# تاریخ الفکر الفلسفی السفی السفو والدارس التاخرة







الأستاذالدكتور محمد على أبو ريان

نارية الفكر الفلسفي

الناشـــر: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر

العنـــوان: بلوك ٣ ش ملك حفني قبلي السكة الحديد - مساكن

درباله - فيكتوريا - الإسكندرية.

تلیف ساکس: ۱۰۱۲۹۳۲۵/ ۲۰۲۰ (۲ خط) - موبایل/ ۱۰۱۲۹۳۲۳۳

الرقم البريدي: ٢١٤١١ - الإسكندرية - جمهورية مصر العربية.



dwdpress@yahoo.com dwdpress@biznas.com



http:/www.dwdpress.com

عنوان الكتاب: تاريخ الفكر الفلسفي - أرسطو والمدارس المتأخرة

رقسم الإيداع: ٢٠٠٦ / ٢٠٠٦

الترقيم الدولى: 7 - 550 - 327 - 977



# تاري<u>ئ</u> المفكر الفلسفى أسطو والمدارس المتأخرة

دكتور

#### محمد على أبو ريان

أستاذ الفلسفة وتاريخها دكتوراه الدولة في الفلسفة من السربون مع مرتبة الشرف المتازة - ماجستير في الفلسفة ماجستير في علم الاجتماع والعلوم الاجتماعية

الطبعة الثانية 2014م

الثاشر

دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر

تنيفاكس: 5404480 – الإسكندرية

shiabooks.net سلامه mktba.net

شبكة كتب الشيعة

#### مقدمة الطبعة الثالثة

لقد ظهر هذا الكتاب في طبعتيه السابقتين دون أن نحقق ما سبق أن وعدنا به من استكمال البحث في المرحلة المتأخرة من مراحل تاريخ الفلسفة اليونانية وأعنى بذلك العصر الهللينستي الذي امتزجت فيه الفلسفة اليونانية بعناصر شرقية دينية وسحرية. والحق أن عوائق شتى قد حالت بيننا وبين إنجاز هذا القسم الأخير من الكتاب من بينها الغياب عن الوطن زهاء ثلاث سنوات في جامعة بيروت العربية وندرة المصادر لدينا آنذاك عن هذه المرحلة البالغة التعقيد من مراحل تطور الفكر الفلسفي عند اليونان.

وقد أمكننا - بحمد الله في هذه الطبعة؛ الوفاء بالتزامنا، فعقدنا بابًا جديدًا عن الفلسفة الهللينستية مكونًا من خمسة فصول وخاتمة؛ عالجنا فيها على الترتيب: الأبيقورية والرواقية ومذاهب الشكاك على اختلاف طوائفهم، ثم الحركة العلمية وميادينها المختلفة، وصلة الدين بالفلسفة والصراع بين النظر والإيمان وأخيرًا مذهب الأفلاطونية المحدثة وتلاميذ المدرسة إلى نهاية المرحلة الهللينستية في العصر الروماني المتأغرق حيث تم إغلاق مدارس الفلسفة في سائر أنحاء العالم الهللينستي في غضون القرن السادس الميلادي وبذلك دخلت الفلسفة في دور صمت طويل كان مؤذنا ببدايات العصر الوسيط.

ولا جدال في أهمية دراستنا للأفلاطونية المحدثة وللتبارات الفلسفية الأخرى المعاصرة لها وكذلك ما تداخل معها من أفكار دينية وعلوم خفية، لأن هذا كله سيشكل مجموعة العناصر التي ستسهم في إقامة صرح البناء العقلي للمسيحيين والإسلاميين على السواء فيما بعد.

**₽ ₽** 

هذا وقد ذيلنا الكتاب - استكمالاً للفائدة العلمية - بطائفة من النصوص المختارة: من بينها بعض مقالات من تاسوعات أفلوطين فيلسوف الإسكندرية - ثم تعريفات لبعض المصطلحات الفلسفية اخترناها من كتاب "ما بعد الطبيعة" لأرسطو.

\* \* \*

وكتابنا الذى يصدر اليوم فى طبعته الثالثة - هو الجنزء الثناني من سلسلة "تاريخ الفكر الفلسفى" وقد ظهرت منها عدة أجزاء منها: جزءان عن الفكر الفلسفى فى الإسلام، وجزء عن الفكر الفلسفى المحدث والمعاصر.

ونرجو من الله التوفيق فيما نحن بصدده من تحضير أصول الجزء الخاص بالفكر الفلسفي المسيحى حتى تستكمل السلسلة أجزاءها إن شاء الله.

إنه تعالى بالغ أمره.

الإسكندرية في فبراير ١٩٧٢م ذو الحجة ١٣٩١هـ

د. محمد على أبو ريان

#### مقدمة الطبعة الثانية

هذا الكتاب هو الجزء الثانى من مؤلفنا عن تاريخ الفكر الفلسفى. وقد أفردنا صفحاته لدراسة المذهب الأرسطى، وذيلناه بطائفة من النصوص الأرسطية، أما القسم الخاص بالدراسة فقد تطلب منا مجهودًا كبيرًا خلال عدة سنوات فقد التزمنا فى تأليفه، بأن نستعرض مواقف أرسطو سواء فى الطبيعة أم فى النفس أم فى الميتافيزيقا الخ.. مستندين إلى النصوص استنادًا مباشرًا. مع ما فى كتابات أرسطو من إيجاز شديد وتركيز وعدم التزام بالأسلوب الأدبى -- كما هو الحال عند أفلاطون - الأمر الذى يشعر القارىء بمسحه من الغموض والتعقيد. ولهذا السبب فقد راعينا أن تكون الدراسة مدعمة بالنصوص، وألا تخرج عن الحدود التى يسمح بها الفهم الباشرة والتفسير القريب لهذه النصوص، بعد طول المعاناة والربط بين آثار أرسطو المتعددة ومواقفه فيها.

ولما كانت دراسة النفس عند أرسطو من الموضوعات التي ظلت لها قيمتها الفلسفة والعلمية إلى عصرنا هذا، لذلك أخذنا على عاتقنا أن نقدم للقارىء تلخيصًا أمينًا كاملا لكتاب "النفس" De Anima مع بعض تعليقات بسيطة توضح مشكلاته والمسار التاريخي لحل بعضها.

وفى دراستنا للميتافيزيقا الأرسطية آثرنا أن نرصد أبحاد الفكر الأرسطى - فى هذا المجال - عن كثب بحيث لا ننزلق إلى أسلوب تركيبى كثيرًا ما يستهوى الباحثين فنهمل بذلك كثيرًا من الجوانب الجزئية التى تلقى ضوءًا كبيرًا على الموقف الأرسطى, ولما كانت هناك ترجمات عربية قديمة لكتاب الميتافيزيقا الذى كان يعرف بكتاب الحروف، لهذا فقد رأينا أن نورد فى كل مناسبة النص العربى القديم ومعه الترجمة الحديثة لنفس النص. الأمر الذى تطلب منا جهدًا وعناء كبيرين.

وعلى الرغم من أننا أوجزنا الكلام عن السياسة والأخلاق إلا أننا قد اتبعنا نفس المنهج الذى اتبعناه في الفصول الأخرى من حيث الالتزام بالدارسة النصية والأخذ من المنبع مباشرة دون الروافد. وفى كثير من المواضع أثبتنا المصطلحات اليونانية برسمها الأصلى حتى يرجع القارى، إليها فلا تكون ترجمة المصطلح مدعاة للخلاف حول محتواه ومضونه.

وأخيرًا فقد رأينا أن نضيف إلى هذه الطبعة قسمًا كبيرًا من المقالة الخامسة (مقالة دلتا) من كتاب الميتافيزيقا. وهذه المقالة أقسرب إلى أن تكون معجمًا فلسفيا، اقتصرنا على اختيار ثمانية عشر لفظ منه لنتيح للقارى، فرصة سائاة اللفظ والأسلوب الأرسطى ومعرفة مضمون الألفاظ التي يستخدمها أرسطو في مؤلفاته.

ومما لا شك فيه أن هذا التقليد الذى التزم به أرسطو إنما يرجع إلى سقراط، إذ أنه قد بدأ مسيرته الفلسفية الكبرى بتحديد معانى الألفاظ حتسى لا يتلاعب بها السفسطائيون ويسيئوا استخدام الألفاظ في غير مواضعها.

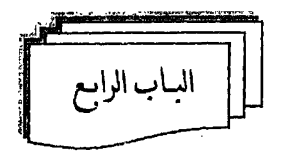
وبعد فهذه طبعة جديدة من الكتاب مزيدة ومنقصة نقدمها إلى القارى، العربي لتسهم في تعميق التراث. وتكوين الفكر العربي المستنير.

" والله اطوفق سواء سبيك" الإسكندرية في فيراير ١٩٦٧.

د. بحمد على أبو ريان

#### تمهيد

سبق أن أشرنا في الكتاب الأول من مؤلفنا هذا إلى الصلة الوثيقة بين المذهب السقراطي ومذهب كل من أفلاطون وأرسطو، وكيف أن هذه المذاهب الشلاث إنما تصدر عن تيار فكرى واحد رغم الاختلافات الظاهرة بينها، مما يسمح بأن نتكلم عن فلسفة سقراطية ومدرسة سقراطية تشمل النتاج الفكرى لسقراط وأفلاطون وأرسطو معا، بحيث يمثل كل منهم دورا مميزًا في تاريخ هذه المدرسة. ولا يعني هذا أننا نشير إلى نوع من التشابه أو الاستمرار الواضح بصدده هذه المذاهب، بل على العكس من ذلك نجد أرسطو يوجه انتقادات مريرة إلى أستاذه أفلاطون، على الرغم من أن المشاكل الفلسفية التي بدأ سقراط في معالجتها هسي نفسها التي استأنف أفلاطون مسيرته من نقطة انتهاء سقراط منسها، وكذلك أرسطو فإنه انكب على المشكلات الأفلاطونية عاود فيها الفكر والتأمل ويدفق النظر في ثناياها حتى انتهى به المطاف إلى موقفه الذي سنحاول براسته في فصول هذا الكتاب. وقد حاولنا في كتابنا الأول تتبع حركة الأفكار منذ نشأتها عند سقراط إلى أن تطورات وأسبحت تشكل موقفا جديدا عند أرسطو، وسنرى كيف أن آراء كبار السقراطيين ستكون محور التفكير الفلسفي في العصور التالية، وكيف أن هذه الآراء جميما ستنصهر في مدرسة الإسكندرية حيث تظهر حركة تلفيقية كبرى تتمثل على الخصوص في مذهب أفلوطين.



# أرسطوومدرسته(١)

<sup>(</sup>۱) هذا هو الجزء الثانى من سلسلة "تاريخ الفكر الفلسفى". ونحن تعالج فى هذين الجزءين الفلسفة اليونانية منذ نشأتها حوالى القرن السادس الميلادى. وقد صدر الجزء الأول فى طبعته الرابعة عن دار الجامعات المصرية- بالإسكندرية وهو يتضمن الأبواب الثلاثة الأولى. أما هذا الجزء فقد الشتمل على البابين: الرابع والخامس.

# الفصــل الأول أرسطو وحيانه ٣٨٤ ـ ٣٣٠ق. م

ولد أرسطو في أسطاغيرا(١) وهي مدينة يونانية من أعمال آسيا الصغرى (وكانت آسيا الصغرى أرضا يونانية مكتظة بالمستعمرات الإغريقية) وتقع هذه المدينـة على بحر إيجة المليء بالجزر العديدة، وكان أبوه الـذي يدعـي نيقومـاخوس<sup>(۱)</sup> على صلة بالملك "أمنتاس"<sup>(")</sup> الثاني المقدوني إذ كان يشخل لديه منصب طبيب البلاط ونحن نعلم أن أمتناس هذا هو والد فيليب وجد الإسكندر الأكبر، وكان من عادة قوم أرسطو أن يدرب الطفل لديهم منذ صباه على صناعة أبيه، فقد لقن أرسطو في طفولته المبادىء العلمية والطبية منذ حداثة عهده بالعلم والتعليم: من ثم فإننا نلاحظ أن عقليته قد اتجهت منذ الطفولة المبكرة إلى تلمس الأحداث الملموسـة أى الأحـداث الواقعية وبالتالى إلى أن يسلك طريق البحث التجريبي. واستمر تدريب الصبي وتعليمه حتى بعد وفاة والده وذلك بإرشاد من "بروكسينوس"<sup>(1)</sup> الذي أقامه والده وصيا عليه، ولما بلغ سنه الثامنة عشر ارتحـل إلى أثينا والتحـق بالأكاديميـة (مدرسـة أفلاطـون) ومكث بها زهاء عشرين عاما حتى وفاة معلمها الأكبر أفلاطون؛ وكان تأثير أفلاطون على عقلية أرسطو بعيد الأثر بحيث أنه ظل مدة طويلة واقعا تحت تأثير آرائه حتى بعد وفاة أفلاطون، و ذلك إلى أن تهيأ له أن يعبود إلى اتجاهبه الأضلى الذي سلكه منذ صباه أى المحسوس والواقع التجريبي الملموس، ونلاحيظ أن أرسطو قد حفيظ لأفلاطون - على ما يقال - ما ينيغي من احترام التلمية لأستاذه، ولكنف نرى في أسلوب انتقاده لأفلاطون اتجاها منه إلى الحط من شأنه والإزراء بموقفه وخصوصا في نقده لنظرية المثل. على أن السذى أن يفسر لنا هذا التذبذب بين احترام أستاذه

<sup>(</sup>I)Stageira

<sup>(2)</sup> Nichomachus

<sup>(3)</sup>Amyntes

<sup>(4)</sup>Proxenus

وانتقاده هو حقد أرسطو على أفلاطون لأنه أوصى بزعامة المدرسة الأكاديمية لابن أخته "سبو سيبوس"(). ولهذا فإنه قد غادر أثينا مباشرة بعد وفاة أستاذه شعورا منه بأنه أسمى شخصية وأكثر أصالة فى العلم من ابن أخت أفلاطون. ويقال فى تفسير سبب مغادرة أرسطو لأثينا أنه قد قام حزب جديد فيها بزعامة "ديموستين" وكان هذا الحزب يتحدى أو يقاوم فيليب المقدوني ونحن نعلم أن أرسطو كان على صلة طيبة بغليب ولهذا فقد آثر الارتحال عن أثينا حتى لا يقع فى أيدى أعداء فيليب، وقد ظل أرسطو على علاقة طيبة بالأكاديمية حتى بعد ارتحاله عنها.

توجه أرسطو بصحبة زميله فى الأكاديمية "أكسينوقراط" إلى بلدة "أسوس" من أعمال طرواده أسس فرعا للأكاديمية وكان حاكم هذه المنطقة المدعو "هرمياس" قد أهدى هذا المكان للأفلاطونيين لكى يقيموا عليه مدرسة تتفرع عن الأكاديمية فى أثينا، وقد ظل أرسطو يعلم فى هذا المكان زهاء ثلاث سنوات.

وإذا كان – أفلاطون كما رأينا في دراستنا لحياته – قد فشل في استمالة حاكم صقلية فإن أحد تلامنته قد نجح في كسب صداقة هرمياس والتأثير عليه من الناحيتين السياسية والأخلاقية، فقد نشأت صداقة وثيقة بين كل من أرسطو وهروياس، فتزوج أرسطو ابنة أخته "بيتياس"(" وأنجب منها ابنة سماها نفس الاسم، وفي هذا المكان أيضا تعرف "ثيوفراسطس"(" على أرسطو وأصبح تلميذا له، ولم يلبث هذا الأخير أن أقنع أرسطو بالسفر إلى بلدة "ميثيلين"(" قريبا من موطن "ثيوفراسطس"، وفي العام التالي استدعاه فيليب المقدوني إلى بلاطه لكني يشرف على تربية الإسكندر.

<sup>(1)</sup>Speusippus

<sup>(4)</sup>Xenocrat

<sup>· (3)</sup> Assus

<sup>(9</sup> Troas

<sup>(5)</sup>Hermias

<sup>@</sup>Pythias

<sup>(7)</sup> The ophrastus

<sup>(</sup>h) Mithylenc

وكان فيليب قد عقد تحالفا مع "هرمياس" لمواجهة الحمرب التى كانت متوقعة بين الفرس واليونان، ولكن فيليب أفشى سر هذا التحالف فى بلاط الفرس عام ٣٤١. م مما أدى إلى سقوط هرمياس والحكم بإعدامه وصلبه، وقد أرسل من سجنه كتابا إلى أرسطو يذكر له فيه كيف أنه لم يجرم فى حق المبادىء الأخلاقية، وكيف أنه لم يتجزىء على الفلسفة ومثلها، وقد رد عليه أرسطو محييا ذكراه بقول مأثور نقش فى معبد دلفى. ومنذ أن تولى الإسكندر الحكم فى مقدونيا بعد وفاة والده فيليب ظل أرسطو ملازما له إلى أن قام الإسكندر بحملته المشهورة على آسيا الصغرى. ويعد كتاب أرسطو فى "الملكية" هدية منه إلى الإسكندر تلميذه بعناسبة تربعه على عرش مقدونيا. وكان الإسكندر يحب أستاذه ويحترمه، ولهذا نراه يعيد إنشاء مدينة أرسطو التى نشأ فيها على نفقته الخاصة، وكان أبوه فيليب قد دمرها لأنه أحس بضيق صدر من أرسطو بسبب إسدائه النصح لهرمياس وهو فى سدة الحكم، ونجد أرسطو فى رسالة "الإسكندر أو الاستعمار" يحـذر تلميذه من النتائج السيئة التى تنجم عن معاملته للمتبريرين على قدم المساواة مع اليونانيين.

وقد انقطعت الصلة بين أرسطو والإسكندر عام ٣٢٧ق. م وذلك بعد إعدام ابن أخبت أرسطو المدعو "كاليستينس" أثر اتهامه بالإشتراك في مؤامرة ضد الإسكندر، ولم يؤثر هذا الحادث في اعتقاد أرسطو باستقامة سياسة المقدونيين وسلامتها، ومصداقا لذلك نجد أرسطو يستمر على صلة وثيقة بمستشار دولة المقدونيين المدعو أنتيباتر، وقد عينه أرسطو منفذا لوصيته بعد وفاته.

عاد أرسطو إلى أثينا عام ٣٢٥ ق. م واستمر بها حيث أسس مدرسة فى الجزء الشرقى من المدينة فى مكان يعرف "باللوقيوم"(") ، وكان هذا الموضع أمام باب من أبواب أثينا يسمى باب "ديوكاريس"(") ، وقد سميت هذه المدرسة "بالمدرسة المشائية"(ا): إما لأنها كانت نوعا من المحراب أو المعبد مثل الأكاديمية وكانت

<sup>(1)</sup> Callisthenes

<sup>(2)</sup> Lyceum.

<sup>(2)</sup> Diochares.

<sup>(4)</sup> Peripatetic School.

مخصصة لعبادة ربات الفنون، وإما لأن أفراد المدرسة كانوا يتناقشون فى المسائل العلمية أثناء مشيهم جيئة وذهابا. وعلى أية حال فقد كانت المدرسة تحت رعاية المقدونيين، وتحولت إلى مؤسسة علمية ضخمة تملك مكتبة كبيرة ويشرف عليها عدد من المعلمين، وكانت تلقى فيها محاضرات منتظمة. وقد ظل أرسطو فى هذه المدرسة يتابع تعاليمه بين تلاميذه إلى قبل وفاته بقترة قصيرة. وحدث أنه بعد وفاة الإسكندر وقيام الحزب الوطنى تحت زهامة "ديموستين" أن أصبحت اللوقيوم موضع اشتباه من أتباع هذا الحزب نظرا لصداقة أرسطو للمقدونيين ورعاية هؤلاء للمدرسة، ولم يلبث أنصار الحزب الوطنى فى أثينا أن وجهوا إلى أرسطو نفس التهم التس سبق أن يلبث أنصار الحزب الوطنى فى أثينا أن وجهوا إلى أرسطو نفس التهم التس سبق أن للإجرام فى حق الفلسفة مرة أخرى:

واستقر أرسطو بعد ذلك في بلدة "خلقيس"(" في "إيوبيا"(" وكان يعيش على ربع مزرعة ورثها عن والدت حتى وافاه الأجل سغة ٢٢٧ ق. م إثر اعتبلال صحته نتيجة لمرض معد("). وقد أورد ديوجين اللائرسي في كتابه عن "حياة الفلاسفة.." وصية أرسطو في الغصل الخامس منه وفي هذه الوصية نجد أرسطو يوصى بأن تستمر المدرسة أي اللوقيوم في عملها ويوصى بأشياء أخرى لأقاربه ولتلامذته.

وقد ظلت المدرسة قائمة طويلة، وتعاقب عليها زعماء كثيرون، ولكن حظها في البقاء كان أقل من حظ الأكاديمية.

<sup>(7)</sup> Chalcis.

<sup>(2)</sup> Euboea.

<sup>(7)</sup> راجع وصية أرسطو التي أوردها ديوجين اللائرسي في كتابه، الفصل الخامس ص ا ا وما بعدها.

## الفصل الثانى اطؤلفات الأرسطية

إذا كانت مؤلفات أفلاطون قد امتازت بطابعها الأدبى الرفيع بحيث كان إنتاج أفلاطون يعد من روائع الأدب اليونانى، إذا كان هذا حال مؤلفات أفلاطون، فإننا نجد لدى أرسطو - على العكس من ذلك - أسلوبا علميا يمتاز بالجفاف وشدة التركيز. وقد أشار بعض المؤرخين إلى أن هذه الكتابات الأرسطية ليست هى كل ما كتبه أرسطو، أو بمعنى آخر لا تعتبر تماما عن أسلوب أرسطو الحقيقى، وذلك لأن أرسطو ألف فى مطلع شبابه محاورات على طريقة أفلاطون عرفها الأثينيون وتداولوها حوالى مائتى سنة وتميزت بجمال الأسلوب ورشاقته وانسيابه فى سهولة ويسر كما ذكر الغيلسوف الرومانى "شيشرون".

وإذن فمؤلفات عهد الشباب متأثرة بأسلوب أفلاطون أما مؤلفات عهد الكهولة فإنها ذات طابع علمى جساف، وقد يعزى ذلك كما قلنا إلى أنها كانت بمثابة العناصر الرئيسية أو البرامج الأولى لدروس أرسطو فى اللوقيوم، فهى نقط مركزة يكتبها المعلم للاسترشاد بها أثناء الشسرح، ولم تكن موضوعة — كما قيل لكى تكون كتبا تقرأ وتكون لها صفة الوحدة والتماسك.

#### أولا - مؤلفات فترة الشباب دور الأكاديمية من سنة 327 إلى 327 ق. م

فى هذه الفترة نجد أرسطو يضع محاورة "أوديموس" أو النفس، وقد سميت هذه المحاورة باسم البطل أو ديموس القبرصى الذى استشهد فى سيراكوز سنة ٣٥٤ ق. م وهذه المحاورة تشبه محاورة "فيدون" الأفلاطونية من حيث المنهج والموضوع، إذ نجد فيها أسلوب المحاورة كما نجد استعراضا لنظرية التذكر الأفلاطونية، وكيف أن النفس قد عاينت المثل فى عالم سابق على الوجود الأرضى وأنها فى وجودها الأرضى تكون سجينة لشهوات البدن وأسيرة لرذائله.

ولأرسطو أيضا محاورة أخرى ألفها فى فترة شبابه وهذه المحاورة موجهة إلى أمير من قبرص اسمه "تيمسون"". وتتعرض محاورة "تيمسون" هذه للثائية بلأفلاطونية ولسيرة اللذة الفلسفية وتصف الجسد بأنه سجن النفس ومقبرة لها، وأنه مصدر لجميع الشرور والرذائل. وعلى العموم فإن كتابات أرسطو فى هذه الفترة أى فى مطلع حياته الفلسفية تميزت "بالطابع الأفلاطوني" إذ يبدو أنه فى هذه الفترة لم يكن قد تخلص بعد من تأثير الأكاديمية وتعاليمها الأفلاطونية.

#### ثانيا -- مؤلفات دور الانتقال من سنة ٣٤٧ إلى ٣٣٥ ق. م

فى هذه الفترة تظهر بالتدريج شخصية أرسطو، ونراه فيها يرسم لنفسه طريقا جديدا يختلف عما سبق له اتباعه فى الأكاديمية وقد عرف عنه هذا الاتجاه الأخير – أى بداية تحوله عن الطريقة الأفلاطونية – عرف عنه ذلك حين تصدى التعليم فى أسوس، ويعطينا كتابه "الفلسفة" صورة لهذه الفترة من حياته الفكرية إذا المنس فى ثنايا هذا المؤلف شخصية أرسطو تتصدر المناقشة، فلم يعد إذن ثمة ظهور لأفلاطون أو لأى من شخصياته المفضلة. ويتألف هذا الكتاب من ثلاثة أجزاء: –

الجزء الأول: يتضمن عرضا تاريخيا لآراء الفلاسفة السابقين، وكذلك يتعرض لعبرض لعتقدات المصريين والفرس والأروفيين.

والجزء الثاني: يخصصه أرسطو لنقد نظرية المثل الأفلاطونية في صورتها التي أشرنا إليها بعد محاورة "بارمنيدس".

أما الجزء الثالث: من هذا الكتاب فإنه يعرض فيه لنظريته في تفسير الكون، ورأيه في الدين ويشير إلى فكرة المحرك الأول الشابت التي سنجدها فيما بعد في كتابه المتيافيزيقيا.

ويحاول أرسطو في هذا الكتاب أيضا أن يقيم فكرة الألوهية على أساس ديني مستمد من مذهب تأليه الكواكب الذي كان شائعا في عصره، ونجد صورة منه فيما عرف في العصر الإسلامي عن تقديس الكواكب عند "الصابئة" وعلى أية حال

<sup>(1)</sup> Themison.

فإن أرسطو قد وضع في هذه الفترة الخطوط العريضة لمذهبه في المتافيزيقا وفي الأخلاق وفي السياسة والطبيعة.

#### ثالثا - مؤلفات الدور الأخير

#### عهد النضج الكامل من سنة 330 إلى 227 ق. م

وتحدد هذه الفترة بالثلاثين سنة الأخيرة من حياة أرسطو فقد عكف فيها بمساعدة تلاميذه على أبحاثه التفصيلية في الطبيعة والتاريخ. وتعد هذه الأبحاث دائرة معارف للعلم القديم.

وفى هذه الفترة أيضا وضع أرسطو مذكراته التعليمية التى تتألف منها كتبه المتداولة بيننا، ويلاحظ أن أرسطو لم يقم بنفسه بنشرها كما فعل بالنسبة لمؤلفات فترة الشباب.

ويبورد "سترابون" القصة الكاملة لما وقع لمذكرات أرسطو من أحداث وظروف. فيروى أن أرسطو حين غادر أثينا سنة ٣٢٢ ق. م أودع أوراقه عند ثيوافراسطس وأوصى بألا تسلم للمدرسة فسلمها ثيوفراسطس لشخص يدعسى "نيليوس" وهو ابن "كورسيكوس السقراطي" وكان أرسطو وثيوفراسطس قد تعرفا عليه في أثينا بعد سنة ٣٤٨ق، م وبعد وفاة نيليوس باع ورثته قسما من هذه المؤلفات لبطليموس الذي أودعها مكتبة الإسكندرية.

أما الاقسم الثانى من المخطوطات الأرسطية التعليمية فإن ورثة نيليوس أخفوها فى كهف حيث تعرضت للتعفن والبلى، واشتراها فيما بعد أحد أثرياء أثينا المدعو "بليكون" وعندما احتلت جيوش روما مدينة أثينا سنة ٨٣ ق. م نقل "سولا" مجموعة بليكون إلى روما. وفى سنة ٥٥ ق.م باع ابنه "فوسطوس" هذه المجموعة الثانية من الكتب سدادا لديونه. وفى ذلك الوقت عكف "تيرانيون" المشائى على دراسة هذه المخطوطات ونشرها نشرا سريعا غير متقن. شم ما لبث أن أعاد نشرها بعناية بمساعدة مشائى آخر يدعى "أتدرو نيقوس الرودسى" وحينما انتشرت هذه المذكرات التعليمية وأخذت طريقها إلى عقول المفكرين والفلاسفة بدأت كتب الشباب الأرسطية تأخذ طريقها إلى الإهمال والنسيان، فلم يصلنا منسها سوى فقرات مبعثرة في مؤلفات أخرى تشير إلى أصولها الأولى، وانتهى — كما قلنا — ذات أسلوب جاف

مركز لا يتضمن أى شرح أو استطراد، إذ هبى مجموعة من المذكرات التبى تتضمن النقط أو الأفكار الأساسية، كتلك الملخصات التي توزع على طلاب المدارس توطئة للشرح والتعليق.

وتنقسم هذه الكتب إلى المجموعات الآتية: -

#### ١-الكتب المنطقية:

وقد سميت بالأورجانون أى آلة الفكر وذلك منذ القرن السادس المسلادى، وترجع هذه التسمية إلى أن أرسطو لم يجعل للمنطق مكانا في تقسيمه للفلسفة، إذ أنه قسم الفلسفة إلى نظرية وعمليسة. أما النظرية فهى تشمل علم الطبيعة والعلم الرياضى والعلم الإلهى، بينما الفلسفة العملية تنقسم إلى الأخلاق والسياسة وتدبير المنزل (الاقتصاد والسياسي).

وإذن فلم يعد أرسطو المنطق قسما خاصا من أقسام الفلسفة، ولهذا اعتبره القدامي على أنه مقدمة وتوطئة ومدخل للفكر لا غنى عنه.

أما الكتب المنطقية فهي:

- (أ) المقولات وقد سماه العرب باسمه اليوناني "قاطيفورياس".
  - (ب) العبارة: وسماه العرب "بارى أرمينياس".
- (حـ) التحليلات الأولى أو القياس: وسماه العرب "أنالو طيقا الأولى" أو الأوائل.
- (د) التحليلات الثانية أو البرهان: وسماه العرب "أنالو طيقا الثانية" أو الأواخر
  - (هـ) الجدل: وقد سماه العرب "طوبيقا"
  - (و) الأغاليط: وسمى عند العرب "سوفسطيقا"

وقد كان لهذه الكتب المنطقية أكبر الأثر في الفكر الإنساني، كما حظيت بأوفر نصيب من العناية والتقدير بالقياس إلى غيرها من الكتب الأرسطية الأخرى، وظلت تتداولها أيدى الشراح والمدارس إلى مطلع العصر الحديث.

#### ٢- الكتب الطبيعية:

وهذه الكتب تبحث الظواهر الطبيعية سواء كانت متعلقة بالأرض أو بالهواء أو بالكون والفساد، وتتضمن هذه المجموعة من الكتب ما يلي: -

- (أ) كتاب الطبيعة أو السماع الطبيعى أو سمع الكيان، وهو مؤلف من ثمانية أجزاء، ويبدو أن الجزء السابع منه ليس لأرسطو لأنه يتضمن مسائل ظهرت في وقبت متأخر عن أرسطو.
  - (ب) كتاب السماء.
  - (جـ) كتاب الكون والفساد.
- (د) كتاب الطواهر الجوية "الميكانيكا<sup>(۱)</sup>" أو علم الحيل وقد شك بعض المؤرخين في إمكان نسبة هذه الكتاب الأرسطو.

#### ٣- الكتب البيولوجية:

وهى: تاريخ الحيوان - ومشى الحيوان - وحركة الحيوان. ويضم إلى هذه المجموعة كتاب النفس والرسائل الصغرى المتصلة به وعددها ثمانية، وقد سميت "بالطبيعيات الصغرى" وهيى: الحسس والمحسوس - والذكر والتذكر - والنسوم واليقظة - وتعبير الرؤيا في الأحالام - وطول العمر وقصره - ورسالة في الحياة والموت - ورسالة في النفس - ورسالة في الشباب والشيخوخة.

#### ٤- الكتب الميتافيزيقية:

هذه الكتب هى الجزء المركزى فى مؤلفات أرسطو، وتتناول الفلسفة الأولى، وتشتمل على أربعة عشر كتابا ويبدو أن "أندرونيقوس" هو الذى جمعها ورتبها هذا الترتيب ورقمها بحروف الهجاء اليونانية وسماها "ما بعد الطبيعة" لأنها ترد بعد الطبيعيات، فكلمة Meta معناها "بعد" وكلمة Phusica تعنى "الطبيعة"، ولم يكن المقصود بهذه التسمية أى معنى فلسفى على اعتبار أن الفلسفة الأولى – كما فهم بعد ذلك – هى فلسفة غيبية تبحث فيما وراء الطبيعة أى فى غير المنظور أو غير الظاهر المحسوس من الطبيعة. ولم يكن أندرونيقوس يقصد هذا المعنى بل كان يقصد مجرد الترتيب والفهرسة لمؤلفات أرسطو، فوضع كتب الفلسفة الأولى بعد الكتب الطبيعية لكى يتدرج القارىء من السهل إلى الصعب ومن البسيط إلى المعقد ومن

<sup>(</sup>ا) راجع

المحسوس إلى العقول، أى أن هذا الترتيب لم تلاحظ فيه أى غاية فلسفية، بل كان يستهدف غاية تعليمية محضة

والكتاب الأول من هذه الكتب المتافيزيقية يتضمن خطة البحث، وأما الكتاب الثانى فيبدو أنه لأرسطو، وأما الكتاب الثالث والرابع والسادس والسابع والثامن والتاسع فهى تؤلف فى مجموعها عملا متصلا له وحدة البحث والواقع أن هذه المجموعة الأخيرة من الكتب والتى تعتبر أساسا للكتب الميتافيزيقية كلها، يبدو عليها طابع الوحدة والتماسك والربط – تلك الخصائص التى لابد منها فى أى بحث علمى واحد. أما الكتابان الخامس والعاشر فيبدو أنه قد تم تحريرهما قبل هذه الكتب، فهما مستقلان عنها ويشتملان على قاموس لتعريفات بعض الألفاظ الفلسفية، والكتاب، الحادى عشر عبارة عن مقتطفات من كتاب الطبيعة ويبدو أن الكتاب الثانى عشر ليس من عمل أرسطو، ويرجح أنه من تأليف أحد تلاميذه، أما الكتاب الثالث عشر فمن المرجح أنه صورة قديمة للكتاب الأول، ويصبح الكتاب الثالث على هذا الوضع تتمة له.

والكتاب الرابع عشر ليس جزءا من هذه المجموعة من حيث وحدة الموضوع إذ ربما كان قد حرر في فترة سابقة على تحرير هذه الكتب الميتافيزيقية.

#### ه- الكتب الأخلاقية والسياسية:

هذه الكتب تبحث في الجانب العلمي من فلسفة أرسطو وهي تتضمن: -- (أ) الأخلاق الأوديمية -- "الأخلاق إلى أوديموس" وهي أقرب إلى مذهب أفلاطون وتشتمل على سبع مقالات.

- (ب) الأخلاق النيقوماخية "أى الأخلاق إلى نيقوماخوس" وتتضمن عشر مقالات.
- (حم) الأخلاق الكبرى وهو في مقالتين ويبدو أنهما تلخيص للكتابين السابقين وهذا التلخيص من عمل أحد تلامذة أرسطو بعد وفاة المعلم الأول.

أما مؤلفات أرسطو السياسية فأهمها كتاب السياسة وهو فى ثمانى مقالات، وتظهر فى هذا الكتاب معرفة أرسطو الواسعة بدساتير المدن اليونائية ونظمها السياسية وكذلك بنظم الحكم فى البلاد المجاورة لليونان.

ولأرسطو كتاب آخر في السياسة يبدو أنه المادة الخام التي جمعها من دراساته عن دساتير المدن اليونانية، إذا نجد فيه مقتطفات من ستة عشر دستورا للمدن اليونانية. وقد وصلنا من هذه المجموعة دستور أثينا الذي ترجمه طه حسين بعنوان (نظام الأثينيين).

#### ٦- الكتب الفنية:

كتاب الخطابة في ثلاثة مقالات؛ وكتاب الشعر - وهو غير كامل.

#### ٧- الكتب المنحولة:

وهى الكتب التى أثبت النقد التاريخي عدم صحة نسبتها لأرسطو وأنها تعد منحولة لعدة أسباب منها: أن بعضها يتضمن آراء تتعارض مع الموقف الأساسي لأرسطو.

- (أ) من هذه الكتب المنحولة "كتاب المسائل" وهو في ست وثلاثين مقالة ويتضمن موضوعات شتى غير مرتبط بعضها بالبعض الآخر: مثل الطب، والمناظر "علم الضوء"، والموسيقى، والطبيعة، وأعضاء الحس والروائح، والهواء، وماء البحر والمياه والساخنة، والعواطف والحب. ويشير مؤلف هذا الكتاب إلى أرخيلاوس وأنباذوقليس وأفلاطون والفيثاغوريين وسقراط:
  - (ب) كتاب السماء والعالم، وفيه آراء رواقية.
    - (ح) كتاب فيضان النيل.
- (د) كتاب اللاهوت المعروف باسم (أثولوجيا أرسططاليس) أو كتاب الربوبية وهو مقتطفات من تاسوعات "أفلوطين" مضافا إليها بعض التعليقات لراهب سرياني من أتباع الأفلاطونية المحدثة.
- (هـ) كتاب التفاحة وهو كتاب يصور "أرسططاليس" على صدورة سقراط وهو يحسل تفاحة في يده ويناقش الناس في الطرقات.
- (و) كتاب الإيضاح في الخير المحض أو كتاب العلل كما كان يسمى في القرون الوسطى (١). ...

<sup>(</sup>١) فيما يختص بالكتب الأخيرة المتحولة راجع "كتاب أصول الفلسفة الاشراقية" للمؤلف ص ٨١.

وقد تناول القدماء كتب أرسطو بالدراسة والشرح والتعليق، وظلت تتداولها أيدى الفلاسفة والمثقفين والمتعلمين إلى أن أغلقت مدارس الفلسفة في أثينا على عهد الإمبراطور "جوستنيان" عام ٢٩ه ميلادية لأنه رأى أن وجود مدارس الفلسفة الوثنية يتعارض مع الدين الجديد، وكان جوستنيان قد اعتنق المسيحية وبندأ في اضطنهاد المذاهب الوثنية بعد عهد طويل من اضطهاد المسيحية في ظل حكم أباطرة الرومان، فانتقل الفلاسفة إلى شمال فارس حيث استمرت الحركة الفلسفة في رعاية "كسسرى" ملك الفرس وبتشجيع منه، فنقلت كتب أرسطو إلى السريانية ثم تولى السوريان بعد ذلك نقلها إلى العربية على عهد العباسيين، ولنو أنه يقال إن حركة الترجمة في شمال فارس كانت من اليونانية إلى الفارسية، وأن بعض كتب أرسطو وخصوصا المنطقية منها، قد نقلت من الفارسية إلى العربية كما يقول المستشرق "بول كراوس"(١). وقد قامت فيما بعد حركة للترجمـة من العربيـة إلى اللاتينيـة في بـلاد الأندلس وفي بلاد غربي أوروبا، وكانت هذه الحركة على درجة كبيرة من الاتساع والنشاط بحيث أنه نشأت مدرسة كاملة للترجمة فسي مدينة طليطلة وتقاطر عليسها الفلاسفة والعلماء من كافة أنحاء أوروبا الغربية لكى ينقلوا كتسب أرسطو وغيرهما إلى اللاتينية. ولكن الفلاسفة المسحيين نشطوا بعد هذا وعملوا على إحياء التراث الأرسطى بالرجوع إلى المصادر اليونانية الأصيلة، فقامت حركة ترجمة كتب أرسطو من اليونانية حسب طلب القديس "توما الأكويني". ثم ما لبثت هذه الكتب أن ترجمت إلى اللغات الحديثة منذ عهد ليس ببعيد. بل لقد توفر على دراسة النصوص اليونانية الأرسطية بطريقة نقدية - طائفة من علماء فقه اللغة المساضرين وصفوة من المتضلعين في دراسات الفلسفة اليونانية. وكذلك نشط فريق من المستشرقين ولفيف من الباحثين العرب إلى تحقيق الترجمات العربية القديمة لكتسب أرسطو على ضوء النصوص اليونانية التى اكتملت دراستها، مستهدفين بذلك التعرف على مدى فهم الغرب لأرسطو، ومدى صحة ترجماتهم لكتبه.

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب "التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية" وهو مجموعة مقالات لبعض المستشرقين ترجمها عبد الرحمن بدوى، ومن بينها مقالة (من الإسكندرية إلى بغداد لما كس مايرهوف) وفيها استعراض لحركة نقل التراث اليونان إلى المسلمين. وكذلك مقالة بول كراوس عن ترجمة كتب أرسطو المنطقية إلى الفارسية على يد ابن المقفع.

#### القصل الثالث

#### أصول اطشكلة الفلسفية عند أرسطو

لكى نعرف كيف أقام أرسطو منهجه الفلسفى، يجب أن نستعرض أولا خطوط الأزمة التى انتهى إليها الفكر اليونائى بعد النقد الهادم الذى وجهه السفسطائيون إلى العلم والمعرفة، فجعلوا من المستحيل إقامة أى نوع من العلم أو الدراسة بل حتى إمكان التفاهم بين الأفراد في شئون الحياة العامة.

إننا نعرف أن الطبيعيين قبل سقراط اتجهوا إلى الواقع المحسوس وردوا الأشياء في مجملها إلى أصولها البسيطة أى إلى العناصر الأولية الأربعة أو إلى الأصول المتشابهة أو إلى غيرها، أى إلى أصول مادية ملموسة على وجه العموم. وجاء الإيليون فيما بعد وأثاورا الشك في المعرفة الحسية متأثيرين في ذلك بالسفسطائيين وهرقليطس، فدللوا على أن المحسوس إنما يتضمن في ذاته الوجود واللاوجود، فالشيء الواحد مثلا يتضمن صفات متضادة، كالحار والبارد، والأبيض والأسود، وأنت لا تستطيع أن تعبر النهر الواحد مرتين حسب رأى هرقليطس.

وقد أدى هذا النقد الموجه إلى المعرفة الحسية إلى القول بأنه حتى ولو كان المحسوس يشتمل على الحقيقة، إلا حواسنا تعجز عن الوصول إلى هذه الحقيقة، فهى مركبة بطريقة لا تستطيع حواسنا معها أن تنفذ إلى جوهر المحسوس فنكتفى بنا يظهر لها منه. ثم جاء ديمقريطس بعد ذلك وذهب إلى أن صفات الشيء إن هي إلا أمور اتفاقية يصطلح عليها الأفراد، أي أنها لا تمثل حقائق الأشياء في ذاتها.

أما "زينون" فقد هدم فكرة الامتداد، ذلك الامتداد الذى يحمل سائر صفات المحسوس. ولم يلبث السفسطائيون أن تسلموا هذه الصفات السلبية التي تكلم عنها معاصروهم من الإيليين "أى تلك الصفات التي تسبجل عجز الحواس عن الإحاطة بالحقائق" وقرروا كما قلنا نسبية المعرفة وامتناع العلم.

وإذن فقد انتهى المطاف بالفكر اليونانى إلى أزمة فكرية خطيرة سيكون على سقراط أن يحاول الخروج منها. وقد صاحب هذا التيار الهام تيار آخر بناء، ذلك أنه

في الوقت الذي كان يشكك فيه السفسطائيون في العلم والمعرفة ظهرت في الأفق بواكير حركة هندسية تهدف إلى إقامة علم الهندسة على أسس وطيدة، ذلك أن الهندسة وهي تقوم على التجريد قد أعطت نموذجا للتفكير غير المتناقض فدفعت بعفكر مثل سقراط في القرن الخامس ق. م إلى أن يتمثل بها، فيرفض نمهائيا وجهة نظر السفسطائيين والطبيعيين على السواء ويبحث عن موضوعات للمعرفة في غير الشيء المحسوس. وقد كان سقراط في حقيقة أمره ميالا بطبعه إلى الأمسور الأخلاقية ولذلك فقد ابتعد عن الموضوعات التي كان يتناولها الفلاسفة الطبيعيون ، وقد سبق أن أشرنا إلى أن مناقشاته كانت تدور حول مسائل أخلاقية مثل: العدالة، والتقوى والشجاعة، والعفة، والفضيلة. وهذه أمور معنوية تختلف عن الأمور الطبيعية في أن كلا منها لا يقسل القسمة إلى أجزاء متشابهة تكون كالفروع بالنسبة لها، بينما المحسوس ينقسم إلى أجزاء متراصة في الكان، ولا يمكن أن نقسم أي نوع من الفضيلة إلى أمثال هذه الأجزاء "إذ الفضيلة موقف أو استعداد دائم للنفس للعمل أو الوصول بالنفس إلى درجة الكمال".

ومن ناحية أخرى نجد أن الموضوعات التى تدور حولها أبحاث سقراط إنما هى موضوعات كلية، وذلك لأن الفضيلة عند شخص ما تنطبق على مفهومها عند أى شخص أو أشخاص آخرين، وهذا هو الذى يسبغ عليها الطابع الكلى، ولذلك أمكن وجود أساس للتفاهم بين الأفراد، وأمكن قيام العلم بعد أن استحال ذلك حسب وجهة النظر السفسطائية. والأمر الثانى هو أنه إذا حلمل أى فرد المعانى الأخلاقية التى يجدها فى نفسه، فسيقع فيها على عناصر مشتركة "فالفضيلة مثلا عنصر مشترك بين الشجاعة والعفية"، "والشجاعة عنصر مشترك بين الشجاعة البدنية والشجاعة المدنية الشجاعة المحربة".

وأخيرا فإن من طبيعة الأمور الأخلاقية أنها تكون متداخلة فيما بينها فالكل فيها يشير إلى الأجزاء، والأجزاء يشير كل منها إلى الكل، وبمعنى آخر فإن الكل الأخلاقي ليس كلا مجموعيا تتراص أجزاؤه بل هو كل متداخل مندمج. وعلى أساس هذا التصور الجديد للأمور الأخلاقية وضع سقراط منهجه، فهو يستخلص الفضيلة أو الرذيلة من سلوك الأفراد أو مما لدى الأفراد عنها من أفكار ومعرفة، ثم أنه ينتقل

من فضيلة خاصة "كالشجاعة البدنية والفكرية" إلى ما هو أعم منها وأشمل "كالشجاعة نفسها" أى أن سقراط كان ينتقل فى أبحاثه من التصور الجزئى إلى التصور الكلى، أو أنه كان يستدل على الجزئى بالكلى. ونلاحظ أن أى فلسفة تقوم على التصور تتبع نفس المنهج الذى اتبعه سقراط مفترضة أن سائر الموضوعات ذات طبيعة روحية كلية مثل موضوعات الأخلاق، وذلك ما حققه أفلاطون إذ أنه نقل الكلى الأخلاقى عند سقراط وجعله أساسا لفلسفته المثالية، مما أثار كثيرا من الصعوبات التى سيرد أرسطو عليها بالتفصيل فى ثنايا مذهبه.

وإذا كانت الفلسفة التصورية تقوم على الربط بين سلسلة من تصورات العقل لا تخرج عنها إلى الواقع الملموس.. فلنا أن نتساءل إذن: أين الوجود الحقيقي، أو أكبر قسط من الحقيقة؟ أيوجد في التصور المفرد؟ أم أنه يتمثل في مجموعة من التصورات؟ أو بمعنى آخر هل نجد هذه الحقيقة في الكلى الأكثر عموما أم نجدها في الجزئي الأقرب إلى المحسوس؟

هذه هى أهم مشكلة تعترض الفلسفة التصورية. والواقع أن هذه الفلسفة تقرر بصراحة أن الكلى هو الحقيقة الكاملة كما يقول أفلاطون تماما، إذ أنه حينما يذكر أن الواحد والوجود هما أسمى الحقائق، فإنه يعتبرهما جنسين وليسا مفردين، أى أنه لا ينظر إلى الواحد أو إلى الوجود باعتبار كل منهما مفردا جرئيا، فنقول شخصا واحدا ووجودا مشخصا جزئيا بعينه، بل هو يعتبر الواحد وكذلك الوجود على أن لهما طبيعة كلية، أى كجنس ينطوى تحته أفراد كثيرون. وإذا حللنا هذا الجنس أو هذا الكلى فإننا نجده يتضمن صفة البساطة، وإننا لنجد من ناحية أخرى أن الطبيعيين المعارضين لوجهة النظر التصورية الأفلاطونية قد اتجهوا هم أيضا إلى البسيط بعد تحليلهم للمركب، ومن ثم نجد أن الاتجاه الفكرى واحد عند المدرستين وذلك في اتجاههما إلى "البسيط" على الرغم من الاختلاف الواضح بين الموقفين، إذ أن أحدهما يعتبر الواحد والوجود كليين والآخر يعتبرهما جزئيين.

وعلى العموم فإن أفلاطون والتصوريين يقيمون معرفتهم على إرجاع الجزئى إلى الكلى والاستناد إلى الكلى – أى إلى المثال عند أفلاطون على أنه الحقيقة الكبرى. ولكن أفلاطون وأتباعه أحسوا بالصعوبات التى تواجه المذهب، وقد اتضح لهم أنه

من الضرورى أولا وقبل الصعود إلى المثل أن نوضح فى دقة كيف يرتبط الجزئى بالكلى أى المحسوس بالمثال، أو معنى آخر: كيف يمكن إيجاد الصلة بين البسيط والمركب؟ هذه الأزمة التى عناها الفكر الأفلاطونى تشخصها لنا حركة "الجدل النازل" وكذلك محاولات أفلاطون فى فلسفته الشفوية، أى فى موقفه الرياضى الأخير - وهو بصدد حل صعوبات "المشاركة" - حيث نجده يقيم نوعا من الربط الميتافيزيقى بين المثال وأفراده عن طريق التدرج فى التجريد.

هذا هو مجمل الموقف التصوري الذي انتهى إليه أرسطو بعد أن عـاصر فكـر أفلاطون وتلقى تعاليمه. فكيف إذن عالج المعلم الأول هذا الموقف؟ وما هو موقفه الخاص الذي انتهى إليه بصدد هذه الشكلات؟ إن أرسطو يعترف صراحة وفي مواقف شتى كثيرة أنه أفلاطونى ويقرول فى نص هام فى كتاب - الميتافيزقيا: -"نحن الأفلاطونيين" وذلك على الرغم من أنه قد انتقد نظرية أفلاطون في المثل انتقادا شديدا وجعل الموجود الجزئي المحسوس "الجوهـ الحقيقي" وكـان أفلاطون كما رأينًا قد جعل المثال "الجوهر الأول" بينما المِثل عند أرسطو جواهر بالمعنى الثاني، أى أنها مجرد تصورات كلية لا وجود لها في الأعيان بل في الأذهان. على أنفأ نلاحظ أن هناك شيئا من الصواب في اعتراف أرسطو بأفلاطونيته، وذلك لأنه يتخذ نفس موقف أفلاطون من حيث فكرته عن موضوع العلم ومن حيث المهج.. وذلك أن موضوع العلم عند أرسطو هو العنصر الصورى في الأشياء مأخوذا في طابعه الكلى بحيث ينطبق على أفراد كثيرين، ومن حيث المنهج نجد أن أرسطو يتفق مع أفلاطون، وذلك لاتجاه كل منهما إلى تعريف التصورات وتحديدها وربطها، وكذلك فإن البرهان عند أرسطو يقوم على التصور، وكما كان سقراط يبحث الماهية فكذلك فعل أرسطو، فهما - أي "التصور" و"الماهية" - أساسان أوليسان فسي الأقيسسة البرهانية. ولكن على الرغم من اتفاق الفيلسوفين الكبيرين من حيث المنهج، إلا أن أرسطو قد احتفظ باتجاهه إلى الواقع، ذلك الاتجاه الذي اختطه من قبل الطبيعيون الأوائل. وفي هذه النقطة بالذات- أي من حيث الاتجاه إلى الواقع الملموس - نلمسس تعارضا أساسيا بين الموقف الأفلاطوني المثالي، وبين الموقف الواقعي الأرسطي، فما الفرق إذن بين المثالية والواقعية، وبصفة خاصة كيف نفسر الواقعة عند أرسطو؟

سيتناول أرسطو اتجاهه الواقعى بالتفسير فى كتاب الطبيعة، وهو يتفق مع قدماء الطبيعيين فى قولهم، إن الجزئى أو المفرد هو الموجود الحق، بينما يرى أفلاطون أن المثال الكلى هو الأحق بالوجود، وكلما كان الموجود أقرب إلى الجزئية والتشخص، وكلما ازداد اقترابه من الواقع والوجود الحق، فالمركب من أجزاء أقرب إلى الواقع من المركب من أجزاء. وهكذا فإن علامة الواقعية عند أرسطو هى الاقتراب عن كثب من الجزئى، وأرسطو لا يسلم فإن علامة الواقعية عند أرسطو هى الاقتراب عن كثب من الجزئى، وأرسطو لا يسلم مركبة يمكن أن تنحل إلى ما هو أبسط منها، وكذلك فإن أرسطو أشاد بالتجربة سواء كانت فى العلم أو فى المعرفة على وجه العموم، وقد أقام المعرفة على الإحساس وكان من أقوى المدافعين عن العلم التجريبي عند القدماء.. نخلص من هذا إلى أننا نجد أنفسنا أمام اتجاهين متعارضين فى الغكر الأرسطى وهما:

١- اتجاه صورى انحدر إليه من سقراط وأفلاطون.

٧- اتجاه آخر واقعى يشيد بالتجربة الحسية، وقد انحدر إليه من الطبيعيين.

فهل نجح أرسطو في التوفيق بين هذين الاتجاهين بحيث يمكن أن نسمى فلسفته "بالوجودية المعتدلة"؟ هذا هو جوهر الشكلة الأرسطية!!

#### نقسيم الفلسفة عند ارسطو

إن أول ما نلاحظه بصدد تقسيم أرسطو للفلسفة أنه على الرغم من تأثره بأفلاطون إلا أنه لم يتبع المنهج الأفلاطونى فى كتبه، وذلك لأنه كان على شعور تام بالنظام العام لمذهبه حينما قام بوضع كتبه، لهذا فقد صدرت مؤلفاته كلها عن اتجاه منهجى عميق، وقد حاول أرسطو أن يبوب إنتاجه وأن يقسم الفلسفة وموضوعاتها إلى أقسام وفروع. فهو فى موضع واحد من كتاب الجدل() يقسم الفلسفة وموضوعاتها إلى مشاكل أخلاقية وطبيعية منطقية، ويلاحظ أن هذا التقسيم ثم يرد فى أى نص آخر لأرسطو، وقد تعارف شراح أرسطو مثل الإسكندر الاقروديسى وأمونيوس وسمبلكيوس وفيليبون تعارف هؤلاء الشراح على تقسيم الفلسفة إلى قسمين:

۱ – علم نظری ۲ – وعلم عملی

فالعلم النظرى هو الذى يهدف إلى غاية هي الحقيقة ، أو هو ما تطلب فيه الحقيقة لذاتها دون نظر إلى أى منفعة عملية. أما العلم العملي فهو الذي يستهدف أصلا المنفعة العملية (٢٠). وإذا كان الشراح قد تعارفوا على تقسيم الفلسفة عند أرسطو إلى قسمين ، وإنه هو نفسه يميز بين ثلاث مجموعات من العلوم (٣٠). وهي: -
العلوم النظرية . ٢- العلوم العملية .

٣-العلوم الشعرية .

وموضوع العلوم النظرية مجرد المعرفة وطلب الحقيقة لذاتها، وأما العلوم العملية فغايتها المنفعة وتبقى العلوم الشعرية وموضوعها عند أرسطو الإنتاج الفنى

<sup>(</sup>i) Of Propostions and probleme there are - to Comprehend the matter in outline three divisons. For Some are ethical propostition, some are on natural Philosophy, While some are logical"

كتاب الجدل - الكتاب الأول (فصل ١٤ ف ١٠٥ ب).

الأخلاق إلى نيقوماخوس "ف١٠٩٥ أ". في هذه الفقرة يتعرض أرسطو للتفرقة بين المعرفة لذاتها والمعرفة الموجهة للعمل.

 <sup>(7)</sup> كتاب الجدل - الكتاب الثالث - القصل الثالث ف180 أ- الكتاب الثامن - انفصل الأول ف 180 أ، وأيضا
 كتاب الأخلاق النيقوماخية - الكتاب الثالث، الفصل الثاني ف 1120 أ- كتاب الميتافيزيقا - إلكتاب الأول الفصل السابع.

وخصائصه. أما العلوم النظرية فتنقسم بدورها إلى ثلاثة أقسام رئيسية وهى: العلم الرياضى والعلم الطبيعى وما بعد الطبيعة، وتبحث هذه العلوم فى الوجود من حيث أنه وجود متحرك محسوس، وهذا ميدان بحث العلم الطبيعى، ثم من حيث وجود له مقدار معين وعدد مجرد عن المادة، وهذا ما يبحث فيه العلم الرياضى وأخيرا من حيث أنه وجود بالإطلاق بدون تحديد مادى أو رياضى، وهذا ما يبحث فيه علم ما بعد الطبيعة. ويطلق أرسطو على علم ما بعد الطبيعة اسم "الفلسفة الأولى" وعلى العلم الطبيعى" الفلسفة الثانية"، وهو لا ينظر إلى الرياضيات كما كان الأفلاطونيون ينظرون إليها ويقدسونها ويرفضون التحاق أى فرد بالأكاديمية إذا لم يكن رياضيا. ولهذا نرى أرسطو على عكس أفلاطون يعارض بشدة امتداد الرياضة إلى ما بعد الطبيعة كما فعل الفيثاغوريون والطبيعيون المتأخرون، ويـرى أن الرياضة تقوم على تجريد الموضوع الطبيعـى من خصائصه المحسوسة، ولا تقوم مطلقا على ماهيات تجريد الموضوع الطبيعـى من خصائصه المحسوسة، ولا تقوم مطلقا على ماهيات مفارقة كتلك المثل التى أشار إليها أفلاطون والتي جعل منها "أعدادا مثالية"(").

#### وتقسم العلوم العملية إلى:

الأخلاق والسياسة وتدبير المنزل، ولم يدخل أرسطو المنطق في تصنيفه للعلوم النظرية لأن موضوع المنطق ليس هو الوجود، إذ هو علم قوانين الفكر بقطع النظر عن موضوعات هذا الفكر التي هي الموجودات، ولو أن كثيرا من المفكرين خلطوا بين المنطق والوجود فيما بعد، واعتبروا المقولات المنطقية مقبولات وجودية أو أنها أساس التجربة الوجودية، وأكبر مثل على خلط المنطق بالوجود هو ما نجده في الجدل عند أفلاطون وعند هيجل أما عند أرسطو فالمنطق مقدمة لا بد منها لدراسة الموضوعات أي الموجودات الطبيعية، ولذلك سماه القدماء آلة العلم "أورجانون" واحتفظ على هذا الوضع بطابعه الصوري الذي عرف به منذ القدم.

<sup>(</sup>ا) راجع تاريخ الفكر الفلسفي الجزء الأول، المثل ألرياضية عند أفلاطون، ص203 - 204.

### الفصل الرابع مشكلة اطنطق الأرسطى

#### ١ - مقدمة

يتبين لنا إذن من دراستنا لتقسيم الفلسفة عند أرسطو أن المنطق لا يعد قسما منها، وأنه آلة للعلم وأداة البحث في شتى ميادين المعرفة، فهو علم قوانين الفكر بقطع النظر عن الفكر نفسه، وقد أطلق أرسطو على أبحاثه المنطقيسة اسم "التحليليات" أي مقدمة فن البحث أو بمعنى آخر منهج البحث العلمى. أما كلمة "لوجيقا" فقد كانت تطلق على فن الجدل في عصر شيشرون إلى أن استعملها الاسكندر شارح أرسطو للدلالة على "منطق المعلم الأول" الصورى الذي يبحث في قواعد الاستدلال من الناحية الصورية البحتة فحسب.

وقد تناقل المؤرخون والمناطقة فيما بعد تلك الدعوى العريضة التى يكاد القدماء والمحدثون يؤمنون بها فى ثقة وحماس بالغ وهى أن أرسطو قد وضع المنطق الصورى بأكمله. ولكننا سنحاول فى بحثنا هذا أن نوضح – بقدر ما تسمح به هذه الدراسة – كيف أن المنطق مثله سائر مشكلات الفلسفة القديمة، لم يولد مكتملا ناضجا دفعة واحدة على يد أرسطو بل لقد خضع لعامل التطور الفكرى والحضارى. فإذا أردنا أن نؤرخ الجذور العميقة للمنطق الأرسطى يتعين علينا أن نبحث عنها أولا فى الثورة السفسطائية العنيفة التى ألت بالفكر اليونانى – كما أشرنا – وكيف أنها دفعت "بالإنسان" خالق الحضارات وواضع المذاهب الفلسفية الأولى، دفعت به إلى أن يتحسس كيانه فى مواجهة الموضوعات الخارجية، وأن يحدد مركزه منها، وأن يستعرض قواه الإداركية فيمتحن قدرتها ويلمس قصورها، ثم علينا أن نتابع سقراط بعد ذلك فى جولاته الجدلية التى أعاد عن طريقها تشييد صرح العلم، وتحديده بعد ذلك فى جولاته الجدلية التى أعاد عن طريقها تشييد صرح العلم، وتحديده علما عند أفلاطون يستخدم فيه فن القسمة الثنائية، وإذا كان أفلاطون قد وضع الكلى فى مرتبة أسمى من مرتبة الجوئى المحسوس، وأرجع الجزئيات إلى الكليات فإننا،

سنجد عند أرسطو عكس هذا الاتجاه، إذ هو يبدأ من الجزئى الملاحظ فى التجربة الحسية ليصعد منه إلى الكلى أى أننا سنصل بالتدريج، ومن خلال معرفتنا بالواقع المحسوس إلى ما يستند إليه من مبادىء معقولة، ومن هذا سيتضح لنا أن نظرية أرسطو فى الاستدلال سوف لا تتضمن الإشارة إلى منطق القياس فحسب بل أيضا ستفسح المجال لمنطق الاستقراء ولو أن أرسطو يوجه أكبر قسط من عنايته إلى المنطق القياسى الصورى.

#### ٢- موضوع المنطق:

فما هو ميدان دراسة المنطق الصورى؟ وكيف يعرفه المناطقة؟

إنه العلم الذى يبحث فى شروط صحة الفكر، ويعصم الذهن من الوقوع فى الخطأ. وذلك بتمييزه بين الصواب والخطأ من أفعال العقل التى هى التصور والحكم والاستدلال. ويفرد أرسطو فى كتبه المنطقية مبحثا خاصا لكل قسم مسن هذه الأقسام مستعرضا آراءه بطريقة منهجية تعليميسة حسول الألفاظ والقضايا، والأحكام، والاستدلال من حيث صورته ومادته سواء كان برهانيا أو جدليا أو سوفسطائيا.

والكتاب الأول وهو "المقولات"(١): يشتمل على نظرية في الألفاظ وهـو في

والثانى كتاب "العبارة": وهو في مقال واحد ويبحث في القضايا. وقد شك بعض المؤرخين في إمكان نسبة هذا الكتاب لأرسطو.

وأما الكتاب الثالث فهو" التحليسلات الأولى: ويبحث في القياس بصفة عامة وهو في مقالتين.

والرابع كتاب "التحليلات الثانية": وهو يبحث في نظرية البرهان أى في القياس المشتمل على مقدمات كلية ضرورية، وهو في مقالتين.

<sup>(</sup>۱) مجموعة كتب أرسطو المنطقية

Vide; Aristle's logical treatises in The 'Basic Works of Aristote, Edited by Richard MCKEON. New York 1941: Categories — On Interpretation — Prior Analytics — Posterior Analytics. Topics — On Sophistical Refutations.

والخامس: في الجدل": وهو يبحث في الاستدلالات الجدلية الاحتمالية، المشتملة على مقدمات ظنية شائعة.

والسادس كتاب "الأغاليط": وهو يبحث في الاستدلال السفسطائي المؤلف من مقدمات كاذبة تتضمن النتيجة ظاهريا.

#### المقولات العبارة:

يشتمل" كتاب المقولات" على مقالة واحدة مقسمة إلى خمسة عشر فصلا، ويظهر أن أرسطو قد أتم تحريره قبل أن يصل إلى اكتشاف القياس(۱)، فقد فكر طويلا في كيفية تركيب الاستدلالات الصحيحة واستعرض القواعد الصورية لتأليفها وذلك من خلال المناقشات المستفيضة التي كانت الأكاديمية مسرحا لها، وكان أرسطو نفسه يشارك فيها وقد رأينا أثناء دراستنا لمحاورتي "السفسطائي" و"بارمنيدس" كيف نشأ التخطيط الأولى للمنطق خلال المطارحات الجدلية التي تتضمنها هاتان المحاروتان، فقد صادفتنا فكرة " القسمة الثنائية" وتصنيف الألفاظ، وترتيسب الأجناس العليا وتحديد علاقة المحمول بالموضوع.

وفى هذا الجو الجدلى الذى عساصر الفكر الأفلاطونى بدأت ترتسم الصور الأولية للمنطق الأرسطى، ولو أن الجدل الذى جعله أفلاطون أساسا جوهريسا للفلسفة، كان يستهدف فى الغالب إفحام الخصوم عن طريق إيقاعسهم فى التناقض ولكنه مع هذا كان يعتبر عند أفلاطون الأسلوب الوحيد للكشف عسن الحقائق العليا وهى المثل.

ولكن أرسطو لم يقبل هذا الاتجاه الأفلاطوني الجدلى، ورأى أنه لا يرقى بهذه الصورة إلى مرتبة اليقين، ذلك لأن المثل في نظره ليست سوى معان ذهنية، وأيضا لأن فن المناقشة يستعرض آراء الأشخاص عن الأشياء ولا يتعرض للأشياء نفسها، وأنه يقوم على التلاعب بالألفاظ باستعمال الترادفات (1) وألفاظ الجناس (10)، ولهذا فقد بدأ حركته لإصلاح الطريقة الجدلية بتحليله للعناصر ولهذا فقد بدأ

<sup>(1)</sup> Syllogism.

<sup>(2)</sup> Synonymis.

<sup>(3)</sup> Homonymes.

حركته لإصلاح الطريقة الجدلية بتحليله للعناصر الأوليسة للكـــادم، فرأى أن الألفاظ والتصورات هى مادته الأولية، ولهذا فقـد بـذل أرسطو مجــهودا كبـيرا فى إحصاء الألفاظ المستخدمة فى المناقشة وتحديد معانيها، ويبدو هذا العمل واضحا فــى كتـاب المقولات وفى مقالة الدال من كتــاب الميتافيزيقا. وتذكرنا هـذه المحاولة الأرسطية بالمجهود البناء الذى بذله سقراط فى هذا الميدان فى مواجهة السفسطائيين.

ويشير كتاب المقولات<sup>(۱)</sup> إلى أن المقولة معنى كلى يمكن أن يكون محمولا فى قضية، فالمقولات - على هذا النحو - محمولات وعددها عشرة هى: - "الجوهر" كرجل أو كفرس، و"الكمية" مثل كيلة أو قدح، و"الكيفية" مثل "أبيض" و"الإضافة" مثل الضعف والنصف و "المكان" مثل فى "السوق" أو "فى اللوقيوم" و"الزمان" مثل "أمس"، "العام الماضى" و "الوضع" مثل "جالس" أو قاعد و "الفعل" مثل "ضارب" و"الانفعال" مثل مضروب.

والجوهر نوعان: نوع أول ونوع ثان، أما النوع الأول عند أرسطو فهو الجوهر المحسوس الواقعى، أما أفلاطون فقد رأى أن الجوهر يجبب أن يكون كليا أى مثالا مجردا غير متشخص فى الأعيان، وهذا النوع الأخير من الجوهر يجعله أرسطو جوهرا ثانيا. والجوهر بالمعنى الأول لا يضاف إلى أى حمول إذ هو موضوع دائما، بينما الجوهر بالمعنى الثانى يكون دائما محمولا.

والقضية كما نعرف تتألف من موضوع ومحمول، وقد توصل أرسطو من دراساته للمسائل الجدلية إلى الكشف عن الصلة التي تربط المحمول بالوضوع والتي تجعل من المكن الكلام عن حمل صفة ما، أى مقولة من المقولات المذكورة على موضوع معين كما سبق أن ذكرنا. فالواقع أنه بصدد كل مشكلة جدلية نجد أنها تثير تساؤلا عما إذا كان المحمول فيها يرتبط بالموضوع المعين أم لا، وليس هذا تحليلا نغويا. وقد كان نشاط السفسطائين – وهم المعارضون للمنطق أى اللامنطقيون – موجها إلى محاولة عدم المعرفة وذلك باعتراضهم على إمكان نسبة المحمول إلى

<sup>(</sup>۱) كتاب المقولات - ف٤٠ - اص-س٢٥٠.

Expressious which are in no way Composite signify substance, quantity, qulity, relation, place time, position, state, action, or offection.

الموضوع، وإذن فالمطالب الجدلية هي التي دفعت بأرسطو إلى أن يضع نظريته. المعروفة في القضايا فأصبح لدينا أربعة أنواع منها، وهي: الكلية الموجبة والكلية السالية ثم الجزئية الموجبة والجزئية السالية.

وبالإضافة إلى هذا فإنه لا يكفى أن نعرف أن المحمول هو واحد من المقولات العشر، بل يجب أن نحيط علما بجنس المحمول، فهل المحمول هو عين الموضوع أم أنه خاص من خصائصه؟ وهل المحمول يشير إلى خاصة متعلقة بالموضوع بالضرورة أو بالعرض؟. وهذه المناقشات أدبت بالضرورة إلى التمييز بين خمس أنواع من المحمولات هي: الجنس والنوع والفصل والخاصة والعبرض" وترجع الشلاث الأولى منها، وهي الجنس والنوع والفصل إلى ممارسة فن القسمة الثنائية عند أفلاطون. فقسد كانت الغاية من القسمة عند أفلاطون تعيين ماهية الموضوع وذلك بتحديد الطبقة العليا التي يكون الموضوع أحد أفرادها مثل حيوان بالنسبة للإنسان، ثم تقسيم هذه الطبقة إلى عدة أقسام مثل ناطق بالنسبة لغير الناطق، وهذه الطبقة العليا أي (حيوان) هي جنس عند أرسطو. وأما الذي يسمح بالتمييز في هذه الطبقة بين أقسام مختلفة فهو "الفصل"، وتكون الفصول على هذا النحو فروعا للجنس، وإضافة الفصل إلى الجنس ينتج عنها "النوع" والجنس جزء من "الماهية" وكذلك الفصل واجتماعها معا يشير إلى الماهية تلك التي تكون في صيغة "التعريف". أما الخاصة والعرض فهما من الصفات التي تحمل على الشيء ولا تعتبر من مكونات ماهيته، ولكن الخاصة تتعلق بالضرورة بماهية الموضوع، كما هو الحال بالنسبة لتساوى زاويتي مثلث متساوى الساقين، بينما نجد أن العروض يمكن ألا يتعلق بالموضوع مثل قولنا: إن الإنسان مصرى أو صيني أو هندى الخ.. فالمحمول (مصرى أو صيني أو هندي) يعتبر عرضا لا يدخل في ماهية الإنسان ولا يتعلق بها. وسيتعرض أرسطو في كتساب (الجدل) لمشكلة أنواع المحمولات هذه، وسيبين لنا كيف يندرج محمول معين تحت

<sup>(</sup>۱) الجنس genus - النوع Species - الفصل differentiae - الخاصة Property - النوس accident.

واحد من هذه المحمولات الخمس والتي كان فورفوريوس أول من اسماها "بالكليات الخمس" فيما بعد.

وقد درج الإسلاميون، والمدرسيون في القرون الوسطى على إطلاق هذه التسمية على محمولات أرسطو فنجدها عند الساوى، وكذلك عند ابن سينا التي يسميها بالألفاظ المفردة، وعند الغزالي ويسميها بالخمس المفردة. أما إخوان الصفا فقـد جعلوها ستة، وقدموا الشخص على الجنس والنوع، فمنها ثلاث ذاتية هي: الجنس والنوع والفصل، واتفق المناطقة الإسلاميون(١) على وجه العموم على أن هذه الكليات، منها ثلاث ذاتية وهي: الجنس والنوع والفصل، واثنان عرضيان هما: العبرض المام والخاصة، وكذلك قسموا الفصل إلى فصل قريب أى نوعى وفصل بعيد؛ والمعروف أن أرسطو لم يدرج (النوع) ضمن هذه الكليات وكان يعبر عن النوع بالتعريف بالحد. ولكن حينما وضع فورفوريوس التقسيم الخماسيي للكليبات استبدل التعريف بالنوع واعتبر الكليات ألفاظا لا صفات؛ وتوضح لنا شجرة فورفوريوس الحملية (١٦) التي لخص فيها العلاقات بين الأنواع والأجناس في تقسيم ثنائي؛ كيف أن هـذا التقسيم متأثر بنظرية أفلاطون في القسمة الثنائية. وقد أشرنا إلى أن أفلاطون قد تكلم في محاورة السفسطائي عن الأجناس العليا للوجد فأشار إلى خمس منها وهي: الوجود والذاتية والتغاير والحركة والسكون وقد استعاض عنها في محاورة فيليبوس بفكرة (الخليط) (١٦ المكون من المحدود واللامحدود وفي أي من المحاورتين نجد أن أفلاطون يشير إلى جنس أول أعلى تتفرع عليه أنواع عن طريق التقسيم الثنائي، وهذه الأنواع هى التى ينتج عنها - بالقسمة أيضا - كثرة الموجودات.

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب "المنطق الصوري" د. على سامي النشار . الإسكندرية سنة ١٩٦٣ ص ١٨٦.

 <sup>(</sup>۱) راجع (ايساغوجي) لفورفوريوس -- نقل أبي عثمان الدمشقي -- نشر وتحقيق الدكتور أحمد فؤاد الاهواني
 القاهرة ١٩٥٢ -- ص٦٨ وما بعدها-- وكذلك راجع تعليقات الحسن بن سوار في آخر النص.

L'Être et la Composition des mixtes dans le "Philèbe" de Platon, par N. Boussoulas.

# ٤- التحليلات الأولى:<sup>(١)</sup>

اتضح لأرسطو خلال دراسته لمسائل الجدل أن الخطباء والمتحدثين والمعلمين إنما يستخدمون صورا قياسية تقوم على ربسط المحمول بالموضوع أو الاستدلال على نتيجة ما من مقدمات موضوعية (٢٠).

وكان على أرسطو أن يقوم بدراسة الصور القياسية التى من هذا النوع فخصص لها كتاب التحليلات الأولى الذي يتضمن ثلاثة أجزاء تبحث في بنية القياس وطريقة تألفيه ورد الاستدلالات الصحية إليه وكما أشرنا من قبل إلى استمرار الناثير الأفلاطوني فيما يختص بالمقولات أو بالمحمولات الخمس كذلك نشير هنا إلى أن القسمة الأفلاطونية أيضا هي التي أوحت إلى أرسطو بفكرة القياس؛ فالقسمة في حقيقة أمرها أسلوب من أساليب القياس إذ هي تربط المحمول مثل "فان" بالموضوع مثل "إنسان"، وهذا الموضوع جزء من جنس "الحيوان"، وهذا المجنس ينقسم إلى نوعين: فان وغير فان، وينطوي الإنسان تحت القسم الأول أي "الفاني" فيصبح لدينا إذن ثلاثة حدود منطقية متدرجة، هي: حيوان وفيان وإنسان، وبفضل هذا التدرج المنطقي يجتمع حدان منها هما: حيوان وإنسان عن طريق الحد الثالث وهو التدرج المنطقي يجتمع حدان منها هما: حيوان وإنسان عن طريق الحد الثالث وهو "فان" وتقوم علاقة بينهما فيصبح الحد الأخير وهو الأصغر داخلا أي مستغرقا في النحد الأوسط كله أي في دائرة "الفاني" من الحيوان، وهذا الحد الأوسط متضمنا في

 <sup>(</sup>ا) الواقع أن كتاب العبارة يرتبط بكتاب التحليلات الأولى من حيث أن العبارة أو القضية هي أساس صور
 الاستدلال المختلفة . ولكننا آثرنا أن نضم بحث العبارة إلى بحث المقولات لأن القضايا إنما تنشأ من الربط
 بين التصورات المختلفة وتحديد محمولها ونوعه بالنسبة لموضوعها إنما يرجع إلى المقولات ومبحثها.

ال يعرف أرسطو الاستدلال في التحليلات الأولى -- المقالة الأولى - ص25 بأنه القول الذي نستنبط به شيئا
 جديدا من فرض معين.ونجد هذا الفرض في المقدمات أي في القضايا.

<sup>(</sup>٢) ولو أن أرسطو حينما يقارن بين القياس والقسمة الأفلاطونية يقول: أن القسمة قياس ضعيف أو عاجز لأنه ليس فيها حد أوسط فهي تقول مثلا: الكائنات إما حية وإما غير حية، فلنضع الإنسان في الحية..والحيوانات إما أرضية وإما مالية - فلنضع الإنسان في الأرضية، وهكذا حتى تحصى جميع خصائص الإنسان،ولكن القسمة على هذا الوضع لا تبين علة إضافة خاصة دون الخاصة المقابلة وإنما تضعها وضعا. ففي القسمة ليس لمة استدلال على أن المحمول يوافق للموضع بل القسمة مصادره على المطلوب الأول في جميع مراحلها راجع يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليونانية، ص١٦١.

الحد الأكبر كله (۱) وتكون صورة هذا القياس أن كل أ هي ب وكل حــ هــي أ .: حــ هي ب

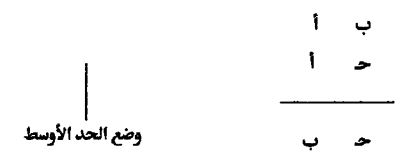
وهذا هو الشكل الأول للقياس أى القياس الكيامل الـذى يستمد صورتـه من الترتيب المنطقى المتدرج الحدود الثلاثة (أ) و(ب) و(حــ).

# الشكل الأول:



فى هذا الشكل نجد الحد الأوسط موضوعا فى الكبرى محمولا فى الصغرى. ويجب أن نشير بهذا الصدد إلى أن هذه الحدود المتدرجة الثلاث التى يتألف منها القياس الأرسطى، لا يتعين أن تكون مشتقة من ماهية موضوع النتيجة كما هو الحال فى القسمة الأفلاطونية، بل يمكن أن تكون هذه الحدود أعراضا للموضوع بحسب ما يتطلبه الاستدلال القياسى المعروض.

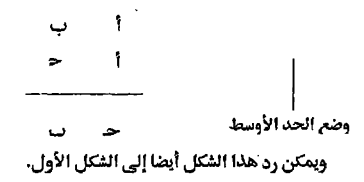
وينتج الشكل الثاني للقياس من وضع الحد الأوسط كمحمول في الكبرى وفي الصغرى على السواء هكذا.



Whenever three terms are so related one to anther that the last is contained in the (۱) middle as in a whole, and the middle is either contined in, or excluded from the first as in or from a whole, the extermes must be related by a perfect syllogism.

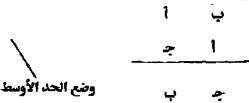
التحليلات الأولى- الكتاب الأول - الفصل الرابع ص ٢٥ ب، سطر ٣٢.

وللبرهنة على صحة هذا القياس نرده إلى قياس من الشكل الأول أما في الشكل الثالث فإننا نجد الحد الأوسط موضوعا في المقدمتين:



أما الشكل الرابع (1) العروف في كتب المنطق الصورى فليس من وضع أرسطو، وتنقسم الأشكال إلى ضروب، "والضرب" هو الهيئة الغياسية للمقدمات من ناحية الكم والكيف، و ليست من وضع أرسطو. هذه هي إذن أشكال القياس الأرسطية المعروفة، وقد أشرنا إلى أن القياس مستعد في أصله من القسمة الأفلاطونية، ولكننا نعرف أنه في هذا النوع من القسمة مادام المحمول يعبر عن ماهية الموضوع فإن القضايا تكون دائما ضرورية، وإذا تمسكنا بهذه القاعدة فيما عنت القياس وجب أن نقول إن مقدماته لابد أن تكون دائما ضرورية، بينما من الممكن أن تكون حادثة ممكنة وليست ضرورية. ولا ينظبق افتراض ضرورية المقدمات المكن أن تكون حادثة ممكنة وليست ضرورية. ولا ينظبق افتراض ضرورية المقدمات على صحتها فيبقي الشكل الأول التام، وما دامت الأشكال التالية ترد إلى الشبكل الأول البرهنة على صحتها فيبقي الشكل الأول هو الصورة القياسية الكاملة المستعدة من القسمة

ا) كان ثيوافرسطس أول من أشار إليه ثم وضعه جالينوس في صورته المعروفة،وفيه يكون الحد الأوسط محمولا في الكبرى وموضوعا في الصغرى:



الثنائية، وقد سبق أن أشرنا إلى اعتراض أرسطو على القسمة الثنائية وكيف أنها قياس عاجز أو ضعيف، ووافقه على ذلك جمهرة المناطقة ومؤرخو المنطق. وهذا يعنى في نظر همؤلاء أن القياس ابتكار أرسطى خالص. غير أنه على الرغم من هذا الاعتراض تبقى دعوى الاستمداد التاريخي قائمة وصحيحة، فإذا رجعنا إلى الجدل بصورته السابقة على أرسطو نجد أنه لا مناص من التسليم بأن القياس قد صدر عن الجدل ومشاكله، فالواقع أن نتائج الأقيسة هي المشاكل التي يراد حلها أثناء المناقشة، فهي كمطلوبات أو كمسائل – قبل أن تأخذ صورتها القياسية – تتطلب علولا أو أجوبة. ولكي تحل مشكلة من هذه المشاكل التي يتعرض لها الجدليون نبحث عما إذا كان "المحمول" فيها يرتبط أولا يرتبط "بالموضوع" فنرتب قائمتين نحصى في إحداها جميع الموضوعات المكنة بالنسبة للحد الأكبر (المقدمة الكبرى) ثم نحصى في القائمة الثانية جميع المحمولات المكنة بالنسبة للحد الأصغر (المقدمة الصغرى) (1).

وبمراجعة القائمتين سنعثر بالضرورة على الحد الأوسط في الأجزاء المستركة بين القائمتين وبهذا يتولد القياس ويتم وضعه في صورته الأرسطية. وقد أشار أرسطو<sup>(1)</sup> إلى الخطوات المذكورة بصدد كلامه عن التعريف، إلا أن هذه الخطوات المشار إليها هي بعينها الأسلوب الذي كان يتبعه الجدليون السابقون على أرسطو ومهما يكن من أمر فإن الصورة القياسية كانت موجودة بالفعل قبل أرسطو لأنه لم يكن من المكن أن تجرى مناقشات الجدليين دون استخدامها في أغلب مطارحاتها الجدلية؛ إلا أنه يرجع الفضل إلى أرسطو في الكشف عن الصيغة النهائية للقياس.

<sup>(</sup>١) مع ملاحظة ألا نصعد فيما يختص بالمحمولات التي تشير إلى الماهية إلى ما هو أبعد من الجنس القريب.

<sup>(2)</sup> To resume our account of the right method of investigation: we must start by observing a Set of similar—i. e. specifically identical individuals, and cosider what element they have in common. We must then apply the same process to another set of individuals which belong to one species and are generically but not specifically identical with the former set. When we have established what the common element is in all members of this second species and likewise in members of further species, we should again consider whether the results established possess any identity, and persevere until we reach a single formula, since this will be the defintion of the thing.

على أن أهم مشكلة تواجهنا بصدد القياس هى قيمته كأداة للمعرفة. فهل القياس الأرسطى يؤدى إلى تقدم العلم، أم أنه صورة صالحة فقط لعرض ما نسبق تحقيقه من تقدم في ميدان المعرفة؟

الواقع أن أرسطو لا يتهم إلا بالصحة الصورية للقياس بقطع النظر عن صحته المادية. ولهذا فلا يبرهن القياس على صحة المقدمات إذا لم تكن نتيجة لقياس آخر سابق، أو أن تكون هذه المقدمات نتيجة لاستقراء سابق (۱) ، غير أن أرسطو قد أشار فقط إلى الاستقراء التام بهذا الصدد، بيد أن استعماله غير منتج في ميادين الكشف العلمي في أغلب الحالات.

وقد تعرض المناطقة لقيمة القياس من الناحية العلمية فذهب البعض إلى أنه عقيم وغير منتج، وذهب البعض الآخر إلى القول بأنه مصادرة على المطلوب Petitio عقيم وغير منتج، وذهب البعض الآخر إلى القول بأنه مصادرة على المطلوب principi فالقياس عند الطائفة الأولى عملية تحليلية فحسب ما دامت النتيجة هي في المقدمة الكبرى، فلا معنى لتكرارها ذلك أن الفكر لا يتقدم، وعلى هذا فالمنطق القياسي يجب أن يستبدل بمنطق جديد هو منطق الاستقراء كما نجده عند "فرنسيس بيكون" مثلا. ويقرر "ديكارت" بهذا الصدد أن الأقيسة المنطقية إنما تستخدم لكى تشرح للآخرين ما يعلمونه مقدما من أشياء، ولهذا فإن هذه الأقيسة لا تسمح لنا بالاكتشاف وقد تفيدنا فقط في عرض ما سبق معرفته من أسباب وعلل، وكذلك بوانكاريه فإنه يشير إلى أن القياس لا يمكن أن يعلمنا شيئا جديدا.

أما من حيث أن القياس مصادرة على المطلوب، فإن أول من أشار إلى ذلك النقد هو الفيلسوف الشاك سكستوس امبريكوس Sextus Emp-ricus فقد قال بُأن النتيجة والمقدمة الكبرى شيء واحد، أو أن النتيجة متضمنة فسى المقدمة الكبرى أو مندرجة تحتها.

<sup>(1)</sup>We must get Know the prinary premisses by in - duction.

وأكد Mill ميل بعد ذلك "أن القياس يكون دائرا إذا كان فى النتيجة شيء ما موجود فى المقدمات، وهذا المبدأ عام فى كل الأقيسة، وأى قياس لا يعطينا شيئا جديدا لأن النتيجة مفترضة أو معروفة من قبل "‹‹› .

والحق أن القياس صورة من صور العقل الإنساني، المستدل لا يمكن له أن يتجاهلها في تنظيم معارفه وعرضها عرضا دقيقا، فإن حلول كثير من المشاكل يتوقف إلى حد بعيد على أسلوب عرض المعلومات السابقة وتنظيمها بطريقة تسمم للعقل بالاستفادة منها على الوجه الصحيح، فالمقدمة الكبرى ولو أنها تشير إلى صفة معينة تحمل على أفراد أو جزئيات كثيرة إلا أننا في حاجة دائما إلى أن نلقى الضوء على الأفراد كل على حدة أو على جزئية مشخصة ملموسة بمعزل عن الجزئيات الأخرى التي تشترك معها في هذه الصفة لأن هذه الجزئية مثلا قد تختلف عن غيرها في صفات أخرى كثيرة غير الصفة التي يتضمنها محمول الكبرى، فقولنا. إن كل إنسان فان، رغم أنه يتضمن الإشارة إلى ستقراط وغيره على أنهم فانون، إلا أنه ربما تساءل شخص ما، عما إذا كان سقراط الخالد الفكر الذي حقق مجدا فكريا عظيما والذي يختلف عن غيره من البشر في صفاته العظيمة، سقراط هذا سيفنى كغيره من البشر؟ والجواب على هـذا التساؤل يكون على صورة القياس المعروفة، وهي أنه مادام سقراط إنسانا وكل إنسان فان، فهو ينطبق عليه ما ينطبق على كل إنسان من شروط الفناء وغيرها، على الرغم من أنه يختلف عن غيره في مواهبه العظيمة. وعلى هذا فيمكن القول بأن ثمت حاجة إلى الصور القياسية في تفكيرنا ومطالبنا رغم أن الجديد الذى يقدمه القياس شيء ضئيل بالنسبة إلى ما يحققه الاستقراء العلمي من تقدم ضخم في ميادين المعرفة.

#### التحليلات الثانية:

عرضنا لصور القياس وأشكاله، بقى أن نعرف كيف تستخدم هذه الأقيسة. ويذكر أرسطو أنها تستخدم في البرهان وفي الجدل وفي الخطابة. وقد خصص

Stebbing: A Modern Introd. to logic p. 216-26.

J. S. Mill: System of Logic BK, II. Ch .III

"التحليلات الثانية" لفن البرهان، وكتاب "الجدل" للأقيسة الجدلية، وكتاب "الخطابة" للأقيسة المغالطة.

وكتاب التحليلات الثانية يشتمل على مقالتين. والأول تبحث في العلم وماهيته وشروط مقدماته، وخصائص البرهان.

أما المقالة الثانية فإنها تدرس علاقة التعريف بالبرهان، وكيف أن البرهان هو وسيلة تعريف المحمولات، ثم تتعرض المقالة أيضا للأسئلة التي ترد في مختلف العلوم.

(أ) يبدأ أرسطو المقالة الأولى من التحليلات الثانية بقوله: "إن كل تعليم يتم عن طريق المناقشة، إنها يبدأ من معرفة سابقة .." ويبدو هذا القول واضحا من استعراضنا لأنواع العلوم المختلفة، والعلم الرياضى وغيره من العلوم النظرية يسلك نفس هذا الطريق، وكذلك الحال في صورتي الاستدلال الجدلي وهما القياس والاستقراء لأنهما يستخدمان المعرفة السابقة للوصول إلى معرفة جديدة، وكذلك الحال في الحجج الجدلية (١) ولكننا لا يمكن أن نستمر في البرهنة على صحة هذه المعرفة إلى ما لا نهاية، أو أن يتوقف بعض هذه المعارف على بعضها الآخر فنقع في الدور ويمتنع العلم، فيجب الوقوف عند مقامات أولية لا تفتقر إلى أي برهان بل هي أصول البراهين.

ويعرف أرسطو البرهان بأنه "القياس المنتج للمعرفة العلمية"(١) وهبي ليست معرفة حسية أو ظنية بل معرفة تنصب على العلة.

ويعرف البرهان كذلك بأنه "القياس المؤلف من مقدمات صادقة أولية وسابقة فى العلم على النتيجة وأبين منها وعلة لزومها أن ولكن حصول النتيجة من المقدمات بالضرورة، خاصية مشتركة بين جميع الأقيسة، ويمتاز البرهان من بينها بأن نتيجته يجب أن تكون ضرورية، ولكنها لا يمكن أن تكون كذلك إلا إذا كانت

<sup>(</sup>١) التحليلات الثانية - المقالة الأولى - ف ا فقرة 171.

<sup>2) &</sup>quot;By demonstration, I mean, a syllogism productive of scientific knowledge" المرجع السابق – المقالة الأولى – ف ٢ – فقرة ٢١ ب.

<sup>[1]</sup> المرجع السابق- المقالة الأولى ف1، 2، 2.

المقدمات ضرورية، وهذه قاعدة الأقيسة الموجهة، وفي هذا النوع من الأقيسة إذا كان الحد الأوسط محمولا بالضرورة على الحد الأكبر، والحد الأصغر محمولا بالضرورة على الحد الأوسط. فإن الحد الأصغر سيحمل بالضرورة على الحد الأكبر (۱۱). وعلى هذا فإن القياس العلمي أو البرهان يجب أن تكون مقدماته صادقة وأولية وضرورية وسابقة في العلم على النتيجة، وأبين منها وعلة حصولها كما يشير التعريف الأرسطى، وإلا تسلسلنا في البراهين إلى مالا نهاية وامتنع العلم.

(ب) ومقدمات البرهان الضرورية التي يشير إليها أرسطو على ثلاثة أنواع:

١- مقدمات أولية بالإطلاق: وتسمى "علوما متعارفة" يتمشى القياس بموجبها مثل مبادىء العلية وعدم التناقض والثالث المرفوع، وتسمى أيضا "بالبديهيات المشتركة "والعقل يكتشفها بالحدس فتبدو لنا كما لو كانت غريزة، والواقع أنها ليست كذلك وإلا سلمنا بفطريتها وهذا ما يرفضه المذهب الأرسطى الواقعى(").

٢-مقدمات تسمى "أصولا موضوعة": وهى ليست أولية ولكن المتعلم يتقبلها
 عن طيب خاطر.

۳- مقدمات تسمى "مصادرات": يسلم بها المتعلم مع عناد وصبر حتى تتضح
 له فى علم آخر.

وفي حالة المقدمات الأولية يحصل البرهان الأكمل وهو "البرهان" اللمي ".

<sup>(</sup>۱) ويدال أرسطو على هذا بمثال على خسوف القمر فيدكر أن الفلكيين اكتفوا أن ماهية خسوف القمر هي توسط الأرض بينه وبين الشمس، وهذا التوسط هو الحد الأوسط الذي نبرهن بواسطته على خسوف القمر، وإذا كان أي جسم يفصل عن مصدره المضيء يخسف -- وإذا كان القمر يفصل بنفس الطريقة فينتج عن ذلك أنه يخسف -- وهذا يرجع إلى أن الحد الأوسط جزء من ماهية الحد الأكبر،وأنه محمول على الأصغر، أي أن الأكبر يمكن له أيضا أن يحمل على الأصغر.

 <sup>(</sup>۱) "المقدمات الأولية" أو "العلوم المتعارفة"أو "المبادىء المشتركة بين العلوم" هي البديهيات axiomata
 وترجع هذه البديهيات إلى مبدأ عدم التناقض – وكذلك إلى الثالث المرفوع.

<sup>(3) &</sup>quot;The kinds of questions we ask are as many as the things which we know. They are in fact four: 1. Whether the connexion of an a tribute with a thing is a fact, 2. what is the reason of the connexion, 3. Whether a thing exists, 4. What is the nature of a thing".

التحليلات الثانية - المقالة الثانية .. الفصل الأول. ف ١ ٨ ب .

(جـ) هذه المقدمات أو القضايا التي لا تفتقر إلى برهان والتي تشتمل على علم علم الزوم النتيجة هي التي تعلمنا ما هو الوجود الذي تزيد البرهنة على محمولة، أي هي التعاريف التي نعتبرها المبادى، الخاصة بالبرهان". رمن الواضح أنه في البرهان يكون المعلول مرتبطا تحليليا بالعلة ما دام المعلول (خسوف القمر أي امتناع وصول ضوء الشمس إلى القمر لتوسط الأرض بينهما) هو نفس الشيء كالعلة (توسط جسم معتم يحجب ضوء الشمس عن القمر) ولكن همذه العلاقة التحليلية موجودة في كل قياس، أما العلاقة الخاصة بالبرهان فهي أن يكون المعلول مشتقا من الحد الأوسط أي من العلة، كاشتقاق النتيجة من المبدأ، وأن يكون هذا المعلول مشتملا على صفة الأولوية والصدق التي يتصف بسها الحد الأوسط، وعلى هذا فإن البرهان أو "قياس العلة" الذي من هذا النوع إنما ينصب على الحقيقة ذاتها. ومن ثم فإن نظرية العلم أو البرهان تبدأ في هذه المرحلة في تخطى حسدود المنطق الأرسطي الصوري، بحيث يتعذر أن نقدم لنا "التحليلات" أو "الجدل" منهجا نصل عن طريقه إلى التعريف، إذ أن أساس أي تعريف أو مصدره إنها هو الإدراك الحسي الذي يمكننا من الوصول إلى التعريف عن طريق الاستقراء (") فالقياس إذن عاجز عن البرهنة على من الوصول إلى التعريف عن طريق الاستقراء (") فالقياس إذن عاجز عن البرهنة على من الوصول إلى التعريف عن طريق الاستقراء (") فالقياس إذن عاجز عن البرهنة على من الوصول إلى التعريف عن طريق الاستقراء (") فالقياس إذن عاجز عن البرهنة على

<sup>∞</sup>ويلخص ابن سينا هذا النص في كتاب البرهان فيذكر أن المطالب أربعة :مطالب "أن" و"لم" و"هل" و"ما" فتكون البراهينّ أربعة:

١- البرهان الأني. ٢- البرهان اللمي، ٣- برهان "الهل".

٤- برها "الما", وهي على الترتيب كما وردت في النص الأرسطي - راجع "الرهان من كتاب الشفا" تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى - المقالة الرابعة من الفن الخامس - الفصل الأول ص١٩٣ وما بعدها راجع أيضا نفس الموضع من كتاب "البرهان" تحقيق الدكتور أبو العلا عفيفي.

<sup>(1)</sup> التحليلات الثانية - المقالة الأولى - الفصول 1، 10، 11.

<sup>(7)</sup> راجع مثال خسوف القمر وقد سبقت الإشارة إليه - (التحليلات الثانية - مقالة ٢ - ف ٢ - س١٠ - ٢٠).

<sup>(7)</sup> التحليلات الثانية - المقالة الأولى - فصل ٣١ - ص ٨٨ أ، المقالة الثانية - ف٩ ص ١٠٠ ب. ويثير ابن سينا في كتاب البرهان إلى أهمية الإدراك الحسى بالنسبة للعلم ومطالبة فيقول "ولا سبيل إلى حمل هذا العويص إلا أن تكون عندما قوة من شأنها أن تسلم أشياء ما بلا تعلم وبمعاونية أعوان تكون معولتها على جهة غير جهة المعونة في التعليم. وتلك الأعوان (هي) قوى الحس الظاهر والحس الباطن الموجودان في الحيوان كله أو أكثر".

كتاب البرهان الخاتمة (الفن الخامس - المقالة الرابعة - الفصل العاشر) ص255.

صحة أى تعريف، لأن وضع التعريف كنتيجة لقياس لا يفيد شيئا في البرهنة على صحته.

ولكن الاستقراء الذى يشير إليه أرسطو فى كتباب (الجدل) ينصف على الأنواع وليس على الأفراد وهو بهذا يمهد السبيل لمعرفة الماهيات، فنحن حينما نحمل خاصة على جنس نريد أن نبين أنها تتعلق بالأنواع التى تندرج تحت هذا الجنس.

(د) والعلم البرهاني على هذه الصورة إنما يعتبر تطبيقا لمنهج خاص بالمناقشة يعتبر أسلوبا صالحا في مجال التعليم، فهو فن المعلم الذي يستبعد جميع المقدمات الظنية، ويستطرد في استدلالاته بعد ذلك على أساس يقيني كالهندسي، مبتعدا بذلك عن طريقة الجدليين في طرح الأسئلة، وقد سبق أن أشرنا إلى أن صحة القضايا المستعملة في البرهان لا يمكن أن تكون موضوعا للبرهنية أو العلم. إذ أنها سنتكون في هذه الحالية نتائج لأقيسة وهكذا إلى ما لا نهاية مما يجعل البرهان ممتنعا، ولهذا يتعين – لكي يصبح العلم ممكنا – أن نحصل على مقدمات لا تفتقر إلى برهان وليست موضوع علم كيف نكتشف هذه المقدمات؟ إن الجدلي أو السفسطائي يحصل على هذه المقدمات من الآراء المتواترة بين الناس أو من آراء العلماء ولكنها مع هذا لن تكون مقدمات يقينية.

فكيف نطلب هذه المقدمات؟ وأين نحصل عليها؟ ونجد الرد على هذا التساؤل في فلسفة أرسطو وعلى الأخص في الميتافيزيقا(١)

#### ٢-- الجدل والأغاليط:

(أ) كتاب الجدل أو (طوبيقا) اسمه مشتق من كلمة (طوبوى) اليونانية وتعنى الإشارة إلى الأمكنة التى تؤخذ منها الاستدلالات الخطابية، ويحصى أرسطو هذه المواضع الجدلية سواء كانت فى القياس أم فى الاستقراء، ويقول إنها

 <sup>(</sup>۱) دراسة هذه المبادئ تدخل في مباحث الفلسفة الأولى وهي تدرس الوجود بما هو موجود،وهذه المبادئ البديهية إنما تعبر عن الخاصة الأولى البسيطة للموجود.

راجع كتاب الميتافيزيقا ـُـالمقالة الرابعة - ف7 ص 1000 أ، المقالة الحادية عشر -ص101 ب حيث يشير أرسطو إلى هذه المبادىء الأولية.

أربعة: الحد والخاصة والجنس والعرض (1) ، ثم يذكر لنا بعد ذلك أنه يجب أن نحصى أنواع المحمولات التي توجد فيها هذه المواضع الأربعة ، فيقول إنها عشرة هي: الماهية ، والكيم والكيف ، والإضافة ، والمكان ، والزمان ، والوضع والحال ، والفعل ، والانفعال (1).

والجدل ليس علما كما قال أفلاطون بل هو نوع من الاستدلال الذى يستخدم مقدمات محتملة أى آراء متواترة عند العامة أو العلماء، على الرغم من صحتما صوريا والجدل يستدل ايجابيا أو سلبيا على مسألة واحدة ويدافع عن أى من الوجهتين مع الاحتراس من الوقوع في التناقض (").

ومع أن أرسطو لا يهتم كثيرا بقيمة الأسلوب الجدلى إلا أنه مع هذا يذكر أن للجدل فوائد منها: أنه رياضة عقلية ومنهج لاختبار من يدعون العلم وأسلوب للكشف عن المبادىء الأولية في أي علم من العلوم (1).

(ب) أما كتاب (الأغاليط) فهو كتاب ينتقد فيه أرسطو الحجج السفسطائية، ويذكر أن السفسطة قياس صحيح ظاهريا لا حقيقة وتقع المغالطات في القياس في اللغظ أو في المعنى أو في صورة القياس أو في مادته أو تكون غلطا أو مغالطة "وثمت أشياء خارجة عن القياس مثل "تخجيل الخصم، وترذيل أقواله، والاستهزاء به وقطع كلامه، والإغراب عليه في اللغة، واستعمال مالا مدخل له في المطلوب — وما يجرى مجرى ذلك "(۱)

<sup>(</sup>ا) كتاب الجدل -- المقالة الأولى -- فصل ٥ ص١٠٢ أو قد سبقت الإشارة إلى هذه المواضع في عرضنا لكتاب المقالات.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق- المقالة الأولى - فصل ٩ -- ص١٠١ ب .

<sup>&</sup>quot;For the accident and genus and Property and definition of anything will always be in one of these categories.."

المرجع السابق-قصل ١٠-١٠٤.

المرجع السابق - فصل ۲ - ص ۱۰۱ أ.

<sup>&</sup>quot;We must say for how many and for what purposés the treatise is useful. They are three – intellectual training – causal encounters, and the philosophical sciences".

الأغاليط السفسطائية -- الفصل الثاني .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق -- الفصل الثالث -- ص١٠٣ ب.

ويختم أرسطو هذا الكتاب بقوله إن التقدم العلمى مبنى على أساس العلم السابق، وأن العلم أو الفن يوضعان بالتدريج شيئا فشيئا فيظهر الجديد على أساس من القديم، وأرسطو نفسه يطبق هذه القاعدة في مؤلفاته، فنزاه يحصى المحاولات السابقة في كل علم أو فن يتعرض له.

٧- وأخيرا فقد عرضنا مشكلة المنطق الأرسطى عرضا موجزا، وأشرنا إلى الكتب المنطقية بحسب ما تتسع له صفحات كتاب في تاريخ الفلسفة، فتبقى الكلمة الأخيرة في هذا التراث الضخم لكتب المنطق المفصلة، إلا أننا مع هذا استطعنا أن نبين بوضوح أن مشاكل المنطق الأرسطى إنما ترجع في أصولها إلى مدارس السفسطائيين وسقراط وأفلاطون، وأنه ليس صحيحا ما يذكره أرسطو عن نفسه في آخر كتاب "الأغاليط" من أنه واضح المنطق بجملته، وإنه لم يسبق في هذا الميدان (۱). إلا أن يكون معنى ذلك، أنه أول من رتب مباحث المنطق الصورى وصاغها على هذه الصورة النهائية التي وصلت إلينا، وكانت مشكلاته قد تفتحت في وقت مبكر عند اليونان قبل أرسطو. وربما جاز لنا أن نحدد إرهاصات هذا المنطق العقلي، في التزام الفكر اليوناني منذ نشأته بفكرة "اللوجوس".

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ص۱۸۲ ب

# الفصل الخامس

# الفلسفة الطبيعية عندارسطو

## موضوع الفلسفة الطبيعية:

موضوع الفلسفة الطبيعية أو العلم الطبيعى عند أرسطو هو دراسة الوجود المادى أى الموجودات المتحركة حركة محسوسة يمكن إدراكها بحواسنا الظاهرة، وقد تكون الحركة تامة أى "بالفعل"، وقد تكون مجرد استعداد أى "بالقوة".

وغاية العلم الطبيعى المعرفة (۱) ، أو بمعنى آخر العلم الطبيعى علم نظرى غايته تفسير الظواهر الطبيعية تفسيرا عقليا وليس العلم الطبيعي كالأخلاق مثلا التي هي علم عملى ولما كانت المعرفة تستهدف اكتشاف العلل الأولى للأشياء لذلك يجب البحث – فيما يختص بالعلم الطبيعي – عن الكون والفساد وعلل أى تغير طبيعي فيدخل إذن في هذا البحث حصر إعداد العلل وأنواعها.

وإذا قارنا من ناحية أخرى بين العلم الطبيعى والعلم الرياضى، نجد أنه بينما يدرس العلم الطبيعى الموجود الطبيعى فى تشخصه الكامل أى مادته الملموسة وفى حركته الطبيعية الظاهرة، نجد العلم الرياضى يجرد الخطوط والأحجام من الموجود الطبيعى، أى أنه يستبعد منه المادة المتشخصة ولا يستبقى فى الجسم الطبيعى غير الخطوط المجردة المعقولة، فكأن العلم الرياضى يدرس الامتداد فحسب دون المادة المحسوسة الموجودة فى الحركة؛ بينما نجد العلم الطبيعى يتناول الكيفيات المحسوسة وكذلك الحركة، ويستعرض العلل المادية والصلابة والليونة والحرارة والبرودة، فهو ينظر فى مادة الموجود الطبيعى وفى صورته ولكنه لا ينظر فى صور الموجودات منفصلة عن مادتها، فهذا النوع من الصور المفارقة أى المعقولة إنما تدرسه الفلسفة الأولى أو (ما بعد الطبيعة).

<sup>(1)</sup> كتاب الطبيعة لأرسطو- الكتاب الثاني - ف 2، 3 ص 126 ب سطر 17.

ويضع أرسطو تعريفا للعلم في المقالة الأولى من كتاب السماع الطبيعي فيذكر "إن العلم هو معرفة العلل والمبادىء والأصول"(١)

فإذا كنا بصدد العلم الطبيعى فإنه يتعين علينا البحث عن المبادى، والعلل والأصول الطبيعية التى تصدر عنها الأشياء فى الطبيعة. ونحن حينما ندرس أى علم نستقصى أولا تاريخ المحاولات السابقة فى ميدان هذا العلم، وقد فعل أرسطو ذلك فاستقصى المحاولات الأولى فى تاريخ الفكر الطبيعي، ولهذا نجده يلخص آراء الطبيعيين فى المدارس السابقة على سقراط، ويقول: إن هؤلاء على أربعة أصناف والقسم والرابع من آرائهم ينقسم إلى قسمين:

#### ١-نقد مدهب الإيليين:

أما الرأى الأول للطائفة الأولى منهم فهو رأى بارمنيدس وميليسوس<sup>(۱)</sup> أى أنه موقف المدرسة الإيلية، وكانت هذه المدرسة ترى أن الوجود واحد. ساكن متناه على رأى بارمنيدس ولا متناه على رأى ميليسوس.

ونستعيد عبارة بارمنيدس في هذا الصدد وهي القائلة "بأن الوجود موجود واللاوجود غير موجود, ويمكن واللاوجود غير موجود"، أو بمعنى آخر كل ما خلا الوجود غير موجود أثَّ فسيرها على ضوء ما ذكره من "أن الوجود واحد ساكن وأن كل ما خلا هذا الواحد الساكن فهو غير موجود".

تناول أرسطو موقف المدرسة الإيلية هذا بالنقد فقال إن بارمنيدس — على حسب رأيه — يجعل الطبيعة كلا واحد ساكنا غير متغير على الرغم منا يبدو لنا فيها من كثرة وتغير، ولم يفطن بارمنيدس إلى أنه إذا كان المعنى المجرد من الموجودات الخارجية يمثل وحدة التصور فإن هذا لا يعنى مطلقا أن هذه الوحدة الذهنية متحققة في الخارج كما هي في الذهن، إذ أن ثمة أشياء كثيرة ومتغيرة موجودة في الخارج، ولا يمكن أن يقال أنها واحدة، أي أنها تشكل شيئا أو موجودا واحدا وذلك رغم اشتراكها في صغة الوجود الواحد، إذا أن صفة الوجود وحدها لا يمكن أن تكون

<sup>(1)</sup> المرجع السابق- الكتاب الأول-ف 1 - ص184 أ.

المرجع السابق - الكتاب الأول - ف 4 - ص ١٨٦ أ.

أساسا لوحدة الأشياء جميعا. وقد يمكن على رأى بارمنيدس أن نقول إن الوجود واحد بمعنى: أن ما يجرده الذهن من الوجود — من حيث أنه موجود — هذا المعنى واحد، أما غيره من صفات الشيء وأحواله فإنها لا يمكن أن تتطابق مع أحوال الأشياء الأخرى وصفاتها الموجودة، فإذا قلنا على رأى بارمنيدس: إن الوجود واحد فمعنى هذا أن الواحد سيشتمل على متناقضات كثيرة، فكأن الوجود الواحد يجمع بين الأبيض والأسود، والحار والبارد، والخير والشر، والكم والكيف، والإنسان والفرس، والجوهر والعرض، ويكون معنى ذلك أننا سننتهى — عن طريق هذه الوحدة المؤعومة — إلى تفتيت الوجود عن طريق المتناقضات أى سنصل إلى عدم الوجود.

يرد أرسطو رداً ليس في قوة رده السابق، إذ أنه يصطنع منا طرفًا من مذهبه كعادته، فهو يستخدم فكرة المقالات التي أشار إليها في المنطق فيقول:

إن بارمنيدس قد ذكر أن الوجود موجود واللاموجود غير موجود، وربما كان قوله هذا يقصد به إن خلا الوجود من وجه أى من حيث الجوهر مثلا يكون موجودا من وجه آخر. أى من حيث العرض مثلا أو موجودًا من حيث هو جوهر آخر، وأننا إذا طبقنا المقولات على الجواهر(1) المختلفة فإنها ستقال عليها بمعان مختلفة، بحسب طبيعتها ووجودها الملموس، فإننا نطلق مثلا لفظ "الجوهر" على الإنسان والنفس والفرس رغم اختلاف كل منهم من حيث الطبيعة، ولهذا فإننا حينما نطبق مقولة الكيف على هذه الجواهر الثلاثة المختلفة فإننا نقول مثلا:

إن كيفية الأبيض وجود بالنسبة للإنسان، لأنه من المكن أن يكون الإنسان أبيض أو أسود، وكذلك قد يكون أصفر، إذ الكيفية (الأبيض أو الأسود أو الأصفر) تعتبر وجودا بالنسبة لجوهر الإنسان، ولكننا إذا انتقلنا إلى مجال النفس فإننا نجد أن النفس كجوهر لا يمكن أن تكون بيضاء أو سوداء أو غير ذلك، ولهذا فإن كيفية "الأبيض" تعتبر لا وجودًا بالنسبة لجوهر النفس، وهنا نجد أن كيفية واحدة بعينها تعتبر موجودة بالنسبة لجوهر ولا موجودة بالنسبة لجوهر آخر، وهذا يعنى أنه لا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - الكتاب الأول ص ١٨٦ ب.

توجد وحدة ثابتة ساكنة كما أدعى بارمنيدس، ذلك أن اختلاف طبائع الأشياء وتمايزها وتغايرها إنما يدعو إلى رفض القول بوحدتها.

وإذا تناولنا المقدار المنقسم، أى مقدار كمى من المكن تجزئته، كمقدار من المعدن مثلا، فإن هذا المقدار يعتبر فى ذاته مقدارا واحدا ولكنه يعتبر من ناحية أخرى كثرة بالقوة، وذلك بسبب قابليته للانقسام، فيكف يمكن أذن أن يقال على هذا المقدار المنقسم إنه واحد على الإطلاق ومعنى "واحد على الإطلاق" أنه لا يقبل القسمة لا بالقوة ولا بالفعل؟ وإذا قصد بارمنيدس أن يقول: إن الماهية واحدة، وبناء على ذلك فإن الوجود يكون واحداً، فيرد عليه أرسطو فى هذه الحالة بقوله: "إن الماهية فى ذاتها واحدة ولكن هذه الماهية – أى ماهية أى شىء – إذا انضمت إلى ماهيات الأشياء جميعا صارت كثرة ماهيات، ومجموعة ماهيات الموجودات كثرة لا يمكن أن تكون ماهية واحدة إلا عند اتباع المثل الذين يجعلون من المثال الماهية الأولى يمكن أن تكون ماهية واحدة إلا عند اتباع المثل الذين يجعلون من المثال الماهية الأولى

#### ٢- نقد مداهب الطبيعيين الأوائل:

ويتابع أرسطو نقده لآراء الطبيعيين<sup>(1)</sup> فيتناول الفئة الثانية منهم وهم طاليس وانكسمانس وهرقليطس، هؤلاء الذين قالوا بمبدأ واحد متحرك كالماء أو الهواء أو النار. ويبرد عليهم بقوله: إن تركيب الأجسام على هذا النحو أو على هذه الصورة – من عنصر واحد – يجعلها متفقة من حيث الطبيعة والبنية، فيلا تختلف إلا من حيث العرض. والواقع أننا نرى الأشياء متمايزة في الواقع تعايزا جوهريا، وأن الاختلاف المساهد بين الموجودات الطبيعية يقطع بأنه يوجد بينها تباين جوهرى لا عرضى، الأمر الذي يستحيل معه أن نردها جميعا إلى عنصر واحد نفسر به تكوينها الطبيعيين الأوائل القائلين بعنصر واحد يكون مبدأ للتفسير الطبيعي.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - الكتاب الأول - فع - ص ١٨٧ أ

#### ٣- نقد مداهب الطبيعيين المتأخرين:

يتناول أرسطو بعد ذلك الفئة الثالثة، تلك التى ترى أن الجسم الطبيعى يتألف من عدة مواد متناهية العدد. ومنهم انباذوقليس، وقد رد على رأى هؤلاء بقوله: إن تركيب الجسم الطبيعى من مواد مختلفة يبين إلى حد ما اختلاف الأجسام وتمايزها، ولكن فى نفس الوقت قد يبطل وحدة الجسم الطبيعى، ذلك لأن كل عنصر من العناصر التى يتألف منها الجسم لا يمكن أن يأتلف مع سائر العناصر الأخرى الموجودة فى الجسم الطبيعى إلا بوجود ببدأ يشيع الوحدة بين هذه العناصر، فالكائن الحى هو الذى نجد فيه وحدة تحول الغذاء المادى إلى أجزاء جسمية تدفع الجسم إلى النمو فى اتجاه نسبى مرسوم وليس إلى مالا نهاية، فيتخذ الجسم شكلا معينًا فلا تنمو النملة – مثلا – فتصبح فى حجم الفرس. وهذا المبدأ الذى يتم النمو بمقتضاه ليس عناصر الجسم أو شيئًا على شاكلتها بـل هـو "النفس".

ثم إن المبادىء الطبيعية إذا كانت معينة معروفة لنا، كان التغير كله عرضيًا لا جوهريا، إذ أن المشاهد أن التغير الذى يحدث في حالة الكون والفساد هو تغير جوهرى.

وبعد أن استعرض أرسطو آراء الطبيعيلين وفندها نجده يتجه فى قوة إلى رفض فكرة انقسام الجسم الطبيعى إلى أجزاء مهما كانت طبيعة هذا الانقسام وعلى هذا فإن هذا الاتجاه يعد ردًا على الطائفة الرابعة وهم "الذريون".

#### مبادىء التفسير الطبيعي: الهيولي والصورة والعدم:-

ونجد أرسطو بعد ذلك يدافع دفاعًا شديدًا عن وحدة الجسم الطبيعى ويدلل على أنه موجود حقيقى وأنه واحد فى الوجود الخارجى، ويحاول أن يضع مبادى ثلاثة يفسر بها الأجسام الطبيعية وتغيراتها، وهذه المبادى الثلاثة يضعها أرسطو وضعًا ولا يشتقها من الوجود التجريبى، بل يمكن أن تعد كفروض عليه أو كفروض تفسيرية لا برهان عليها، فهو يقول: إننا إذا نظرنا إلى تغيرات الأجسام الطبيعية وجدنا أنه لكى يتم أى تغير – وهو يعنى التغير الجوهرى الذى يلحق الجوهر لا الأغراض يجب أن يكون ثمة موضوع للتغير وهو "الهيولى"، ثم يجب افتراض أن

هناك انتقالا من حالة لأخرى، وهذا الانتقال يكون من الضد إلى الضد. ومعنى هذا أننا يجب أن نسلم بوجود مبدأ يسمح بالانتقال من حالة الضد إلى حَالة الضد ويسمى أرسطو هذا المبدأ "بالعدم". وبقى أمر هام وهو هذا الشيء الذي يتم به التغيير والذي ينتقل من الضد للضد، هذا المبدأ الثالث هو "الصورة".

فكأن لدينا مبادىء ثلاثة نفسر بها الوجود الطبيعى: أولها الهيولى: وهسى موضوع التغير، وثانيها العدم، وهو نقطة نهاية صورية وبداية صورة أخرى، ولا يمكن تحديد هذا العدم، أما المبدأ الثالث فهو الصورة (١٠).

(أ) الهيولى: موضوع غير معين إذ أنها ليست مادة مكتملة بل هى شبيهة بفكرة الـ chaos الأفلاطونية أى ذلك الخليط أو العماء الذى يفسر به علماء النفس التحليلية رؤية المادة فى الأحلام، وكذلك فإن الهيبولى ليسبت ماهية أو كمية أو كمينة، وكذلك فهى ليست واحدة من المقولات المعروفة إذ هى قوة صرفة لا يمكن أن تدرك فى ذاتها منفصلة عن الصورة ولا يتصور أبدًا أن تكون ثمة هيولى بدون صورة، وهذا ما لم يفهمه فريق من الأفلاطونيين المحدثين وكذلك من تبعهم من الإسلاميين، فخاص بعض الإسلاميين فى بحث مشكلة الهيبولى الأرسطية. وتكلموا عن عالم الهيولى وعالم الصورة، وأدى بهم هذا الكلام إلى اعتبار أن ثمة هيولى للأرواح كما أن ثمة هيولى مادية، وانتهى الأمر بهم إلى اعتبار الهيولى روحانية، هذا عكس ما أراده أرسطو، وإنما يرجع هذا الخلط إلى صعوبة تصور الهيولى بدون الشكل المادى الذى الذي تعينها به الصورة.

(ب) أما الصورة فهى كمال أول للهيولى، أو هى فعل أول للهيولى، أو هى أول للهيولى، أو هى أيضا تحقق بالفعل لها، وتكون الهيولى بالقوة، وتصبح الصورة هى ما يعطى الهيولى الوجود بالفعل فى ماهية معينة، أى أن الصورة هى التى تحدد شكل الهيولى وتعينها كموضوع.

ونحن نجد أن هذين المبدأيان، أى الصورة والهياول "نجد أنهما يتحدان اتحادًا جوهريًا ليكونا موجودًا واحدًا، وكل واحد من هذين المبدأين ناقص في ذاته

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق الكتاب الأول- ف٧، ٨-ص ١٩١ أ، ب.

مفتقر إلى الآخر بحيث لا يمكن أن ينفصل عن الآخر في الواقع، وكل ما يمكن أن نفعله بصددهما هو أن نتصورهما منفصلين في الذمن فقط، والتصور الذهني غير الوجود الواقعي، ولو أن هذا التصور عند أرسطو لا بد أن يستند إلى واقع محسوس، وعلى هذا فإنه يتعذر - حتى تصوراً - أن نقول بهيولي أو بصورة منفصلة، فلا توجد هيولي منفصلة أو مفارقة للصورة، أو صورة مفارقة للهيولي في حالة وجود النفس قبل اتصالها بالبدن أو في حالة الموت بعد انفصال النفس عن الجسد، ولكن هذا التحديد لا ينصب على الصورة المفارقة أصلا بالذات وهي تلك الصور المعقولة التي ليس سن طبيعتها أن تحدد بأى هيولي مثل: صورة الله والعقول التي تدبر الكواكب وتحركها. وهذه الصورة المفارقة هي التي لا يمكن تصورها متحدة بهيولي على الإطلاق، ومن ناحية أخرى لا توجد صورة أخرى قائمة بذاتها غير هذه الصورة المفارقة المعقولة التي أشرنا إليها. ويتضمن هذا التحديد الأخير ردًا صريحًا على نظرية أفلاط ون في المثل ذلك أن أفلاطون قد جعل من جميع الموجودات الجوهرية مثلا فسى عالم المثل المعقولة أي معقولات مفارقة قائمة بذاتها، فلم يكتف بتعيين طائفة محدودة من المقالات القائمة بذاتها كما فعل أرسطو الذي قصرها على الله والعقول المفارقة، أما بقية الموجودات الجوهرية فهي عند أرسطو صورة في هيولي لا يمكن أن تنقل عنها، بينهما هي صور مثالية قائمة بذاتها عند أفلاطون، وعلى هـذا فـإن أرسـطو يرفـض بالتالي القول بمشاركة المعقولات في المحسوسات ولكنه يتمسك بالقول بأن ثمة اتحادًا جوهريًا أو وحدة بين المعقول وهو الصورة والمحسوس وهو الهيولي.

#### القوة والفعل:

تبين لنا إذن أن الصورة والهيولى هما المكونان الأساسيان للوجود الطبيعي، فالصورة هي الماهية أو المبدأ الأول بالنسبة للموجودات، وهي لا تنحل أبدًا إلى وجود آخر، وأما الهيولي فهي التي تكون فهي التي تكون دائما موضوع التغير. وعند أرسطو نجد أن الصورة مبدأ أول للموجود الطبيعي لأنها فعل، أما الهيولي فهي قوة، والفعل متقدم على القوة إذ أن الفعل تمام القوة وكمالها والقوة نقص بالنسبة للفعل. وفي مذهب يسلم بالأزلية وقدم العالم، كمذهب أرسطو، لابعد من أن نفترض دائما تقدم الفعل على القوة بالمرتبة.

يتعين إذن البحث عن حقيقة فكرتي القوة والفعل عند أرسطو، إذ أنهما الأساسان اللذان تقوم عليهما الفلسفة الأرسطية، بالإضافة إلى فكرتسى الصسورة والهيولي سوى مظهرين لفكرتي الفعل والقوة.

## فما حقيقة الفعل إذن عند أرسطو؟

إن نسبة الفعل إلى القوة كما يقول أرسطو هي كنسبة المستيقظ إلى النائم، وكنسبة المبصر إلى مغمض العينين، أو كنسبة الشيء التام إلى الشيء غير التام، أو كنسبة التمثال إلى المعدن الأصفر، فكل من الشخص المبصر والتمثال بالفعل موجود بالفعل، وحقيقة الفعل فيهما هي: الرؤية للمبصر والصورة للتمثال.

أما الشخص المغمض العينين وكذلك المعدن الأصفر؛ فكل منهما يمثل دور القوة لشيء موجود أو في الشيء الموجود، ويقول لنا أرسطو: أنه ليـس للقوة وجـود بمفردها ولا يمكن أن يكون هناك موجود هو بالقوة، بل هناك على الدوام حركة ديناميكية في الوجود تتمثل في استمرار الخروج من القوة إلى الفعل بصدد كل شيء في الوجود أو كل حالة في الوجود، ولا يتحقق هذا الخروج من القوة إلى الفعـل إلا بشروط معينة: منها أن يكون خروجه من القوة بتأثير شيء يكون بالفعل، ولا يمكن أن يقال عن الفعل إنه تمام للشيء وكماله إلا إذا صحبته صفة الاستمرار والجوهرية بالنسبة للشيء، فالرؤية مثلا وهي فعل الإبصار تظل مرتبطة بالعين كصفة جوهرية لها، كآلة عضوية، ولهذا يقال إن فعل العين هو الرؤية، ولا يعنى ذلك أن هذا الفعل يحدث مرة واحدة بالنسبة للعين، بل لابد من صفة الاستمرار فيها حتى يمكن أن يقال إنه فعل للعين، وأنه تمام لها وكمال لها. وكذلك الحياة فعل والسعادة فعل، والحدس العقلي فعل، لمثل ما ذكرنا من أسباب، لأن كلا من هذه الأفعال إنما يرتبط بالطبيعة الجوهرية للموجود، أو للشيء المتعلق به، ويجب علينا أن نميز بين "الفعل" على هذا النحو - ذلك الذي يصدر عن الطبيعـة الجوهريـة للموجـود - وما نسميه بلغتنا الدارجة "فعلا" وهو في حقيقة أمره حركة وعمل، إذ أن الموجود يتخذ فيه هيئة جديدة في كل لحظة، وإذن فالفعل عن أرسطو هـو الوظيفة الجوهريـة لموجود ما بالفعل، وهو الحالسة النهائيسة التامسة والكاملية التي تتعين بسها الحدود المكنة لتحقق الشيء في الوجود. وإذا كان الفعل هو تمام تحقق الماهية في الوجود

فلن تكون القوة أو الحرمان سوى ضد الفعل، ولهذا فإن القوة لا يمكن أن تعرف إلا بضدها، أى بما ستصير إليه أو بما ستكون عليه بالفعل وليس للقوة أى مفهوم إلا بإضافتها إلى الفعل إذ أن الفعل يظل دائما المركز الذى يتجه إليه جميع الموجودات التى تكون بالقوة.

وإذن فالماهية أو الصورة تكون أسمى أنواع الفعل (") ، ذلك لأن الماهية هي طبيعة الشيء وهي مصدر خصائصه ومميزاته التي لازمته منذ بدء ظهوره في الوجود وتستمر متعلقة به إلى أن يتبدد أو يتلاشى أي يفسد.

هذه الصورة أو الطبيعة أو الماهية لا يمكن بأى حال أن تزيد أو تنقص، فالإنسان من حيث هو حيوان ناطق لا يمكن بأى حال أن يكون أقل أو أكثر من حيث هذه الماهية. بحيث أنه يتعذر أن يضاف إلى الماهية أى شىء جديد. وإذًا فالماهية أو الصورة فعل أو هى أعلى أنواع الفعل، وذلك لأنها طبيعة الشىء اللاصقة به منذ ميلاده أو إيجاده، وتستمر هذه الطبيعة إلى أن يفسد فهى لا تقبل زيادة أو نقصًا. فإذا ما تناولنا ماهية الإنسان مثلا تلك التى يشير إليها تعريفه فإننا نجد أنه لا يمكن إضافة خصائص أو معيزات جديدة إليها في هذا التعريف.

ونجد أرسطو يعرف الماهية بأنها "ما من شأنها أن تجعل الموجود يستمر في الوجود حسب حصوله أو حدوثه لأول مسرة في هذا الوجود، أي أن الماهية بهذا المعنى هي التي تتضمن أو تؤكد استمرار وجود الشيء وتحققه كفعل.

ولهذا لا يمكن تفسير التغير الجوهرى -- في حالة الكون -- على أنه ينطوى على حدوث ما هية جديدة -- لم تكن موجودة في عالم الوجود من قبل -- في هيولى معدة لاستقبالها، إذ أن هذا التفسير يعنى القول بعدم قدم الماهيات وسبق القوة على الفعل وهو ما يرفضه أرسطو. فليس الموجود بالقوة -- وهو المادة الهيولى -- سوى مجرد

<sup>(</sup>۱) Entelechie تمام تحقيق الشيء - الانتيلخية: مذهب أرسطوهو مذهب الماهيات القديمة، وعلم الطبيعة عنده صورى محض لأنه يقوم على ماهيات ثابتة، وما العلم إلا الكشف عن هذه الماهيات، ولكننا نجد أرسطو - في دراسته للتاريخ الطبيعي - يقول بتطور الأحياء على طريقة التطوريين الذين يرفضون فكرة ثبات الماهيات.

إمكان لتحقق الشيء في الوجود فالهيولي إذن ليست سوى مجموعة الشروط الأولية التي يجب أن تتحقق أو تعد لكي تظهر الصورة .

وإذن فأرسطو يرفض بشدة التسليم بوجود اللامحدود أو اللامعين قبسل المحدود أو العين، فأى شيء في الوجود لا بعد أن تكون له ماهية تحدده حتى يكون له وجود معين بالفعل، هذا من ناحية — ومن ناحية أخرى نرى أن موقف أرسطو من مشكلة التغير لا يعترف بالجدة التامة لأى موجود لأنه يرى أن التغير أو الصيرورة هو حلول صورة موجودة في الطبيعة وغير جديدة، في هيولي يفترض أنها موجودة أيضًا في الطبيعة وغير جديدة، لأنها كانت قبل أن تحل فيها الصورة الجديدة، هيولي لصورة قديمة وهذا هو (الكون المضاد للفساد).

# تقدم القوة على الفعل:

يتساءل أرسطو عن العلاقة الزمنية أو علاقـة الترتيب بين القوة والفعـل. فهل تتقدم القوة على الفعل في الوجود؟ أم أن الفعل هو الذي يسبق القوة؟ والإجابـة على أن من الناحيتين إنما تترسم نسقا معينا للوجود: فإذا تقدمت القوة هلـي الفعـل كان معنى ذلك انتقادا موجها لفكرة الأزلية التي يتصف بسها الوجـود عند أرسطو، وأما إذا تقدم الفعل على القوة إطلاقا كان معنى ذلك "تجميد" الموجـودات وانتفاء التغير، والحل الأرسطى لهذه المشكلة يرجع إلى المبدأ الذي أشـرنا إليـه وهـو أن أي شيء بالقوة لا يخرج إلى الفعل إلا بتأثير شيء آخر بالفعل، ولهذا فـإن أرسطو بقرر أن تقدم الفعل أولا على القوة أمر يجب التسليم بـه ولا يعنى هـذا أن الشـيء نفسـه يوجد بالفعل أولاً، وقد أشرنا إلى استحالة ذلك، بل يعنى أن شيئا آخـر بـالفعل هـُو الذي يتقدم على ما هو بالقوة ليخرجه إلى الفعل ويفسر أرسطو تقدم الفعل على القـوة على أنحاء ثلاثة: -

٢- يعنى بالتقدم: السبق من الناحية النطقية.

٧- ثم يعنى به: الأولية من الناحية الزمنية.

٣~ وأخيرا التقدم من الناحية الجوهرية.

فالتقدم من الناحية المنطقية يقصد به أرسطو، أن فكرة الموجود بالقوة تتضمن في ذاتها فكرة الموجود بالفعل.

ومعنى هذا أنه لا يمكننا أن نتصور ذهنيا أن ثمة شيئا بالقوة لا يتجه إلى الفعل، أو كما قلنا يدخل الفعل فى مفهوم الفوة كضد له. وإذن فالفعل من هذه الناحية كما يقول أرسطو متقدم على القوة منطقيا، ولكن هذا التقدم المنطقى لا يعنى شيئا بالنسبة للتكوين الفعلى للموجودات، ودخول الفعل فى مفعول القوة كتصور ذهنى لا يسمح لنا بأن نجعل الفعل متقدما على القوة، وخصوصا فى مذهب كمذهب أرسطو ينتقد موقف أفلاطون من المثل انتقادًا مرًا، ويرى أن المثل ليست سوى أفكار ذهنية، وأن هذه الصور الذهنية لا وجود لها فى الواقع ولا حقيقة لها أصلا، لأنها ذهنية فحسب، فكيف إذن يسمح أرسطو لنفسه بأن يتكلم عن تقدم الفعل لدخوله له فى مفهوم القوة كأمر متصور ذهنى فقط، وهو الذى يقرر أن الأمر الذهنى لا يمكن أن

أما تقدم الفعل على القوة من الناحية الزمنية فذلك لأن أى موجود بالفعل لا يصدر عن موجود بالقوة إلا بتأثير موجود آخر بالفعل كما ذكرنا، ومثال ذلك أن عازف الموسيقى بالقوة لا يصبح موسيقيا بالفعل إلا إذا علمه موسيقي بالفعل أى شخص عالم بالموسيقى، وكذلك لا يمكن أن يخرج إنسان إلى الوجود، أى يولد عن بذرة إنسانية إلا بتأثير إنسان بالفعل، وإذن فالموجود بالقوة يضرح إلى الفعل بغضل موجود آخر هو بالفعل.

أما تقدم الفعل على القوة من الناحية الجوهرية فقد أشار أرسطو إلى أن المادة هي قوة جوهرية بطريقة ما، أى أنها لم تصل بعد إلى مرحلة الجوهرية التامة، ولهذا فإنه يحترس من إطلاق لفظ الجوهر عليها، ولكنه يقول من ناحية أخرى إن الصورة وهي فعل، هي الجوهر لأنها تتضمن الماهية الجوهرية للشيء الموجبود ولهذا فهي متقدمة من الناحية الجوهرية على القوة، وهذا النوع من التقدم الجوهري هو الذي يسمونه "التقدم بالمرتبة". ولكن موقف أرسطو من هذه الناحية لا يمكن أن يفسر لنا تماما فكرة تقدم الفغل على القوة لأن المراتب في الوجود لا يمكن أن تتفاضل هكذا دون أن يعلق بها أي أثر من الخيال الزمني يربط التقدم المرتبي بالتقدم

الزمنى، ولهذا فإن هذه الأنحاء الثلاثة: الناحية المنطقية والناحية الزمنية والناحية الزمنية والناحية الجوهرية أو المرتبية، هذه الأنحاء تتداخل مع بعضها ولا يمكن الفصل بينها بوضوح.

وقد اتهم أرسطو معارضيه بأن سبب معارضتهم له هو سنوء فهمهم لنظريته في القوة والفعل، وهو يقول بهذا الصدد: إن الطبيعيين كانوا يجعلون الأشياء تصدر عن عن الظلام (۱) وسواء اتبعنا رأى اللاهوتيين الذين يجعلون كبل شيء يصدر عن الظلام -- وهذه إشارة إلى "فكرة العماء أو الكاووس chaos الأفلاطونية "كما وردت في محاورة تيماوس -- أو اتبعنا رأى الطبيعيين، فإنه يقال إن الأشياء جميعا كانت مختلفة، فثمت نفس الصعوبة التي سنقابلها. وأفلاطون أيضا جعل الأشياء تصدر عن أجناس عليا غير محددة، بينما يقرر أرسطو أن الوجود ليس وجود شيء غير محدد، بل هو وجود واقعى محدد لموجود مؤلف من اتحاد الصورة بالهيولى، فليست المادة كما بينا عدم تحديد مطلق، ولكنها عدم تحديد بالنسبة لصورة أكثر كمالا(۱).

ولكن على الرغم من الجهد الذي يبذله أرسطو للابتعاد عن فكرة العماء الأفلاطونية أو اعتبار المادة (لا تعيينا مطلقا) فإنه لم ينجح في تبرير الوجود الواقعي المشخص، ذلك الموجود الذي تتحدد فيه المادة مع الصورة وتكون المادة فيه عاملا هاما للتشخص والفردية الملموسة، وإنما يرجع السبب في ذلك إلى تمسكه بتقدم الفعل على القوة جوهريا، الأمر الذي سينتهي به في سلسلة صاعدة وبصدد كل موضوع - إلى الموجودات الدائمة التي تكون دائما بالفعل وهي العقول المفارقة، فكأن منطق مذهبه يفضي به حتما إلى ما يشبه المثل الأفلاطونية التي سبق له أن رفضها مؤثرًا عليها الوجود المشخص الملموس والحقيقة أن مبادىء التفسير الطبيعي عن أرسطو لا تصلح لأداء دورها في هذا المجال إلا إذا فصلنا تماما بين العلم الطبيعي والميتافيزيقا وهو أمر لا يتفق مع المذهب الأرسطي.

<sup>(</sup>١) كتاب الميتافيزيقا ص ١٠٧١ ب.

۱۹ كتاب الطبيعة ص١٩٤ ب

#### العلل الطبيعية:-

يغترض أرسطو وجود علل أربع هي المادة والصورة والحركة والغايسة، وهذه العلل الأربع يمكن أن تجمع الثلاثة الأولى منها وهي: العلة الماديسة والعلمة المحركة أي الفاعلية والعلمة الصورية، في مجموعة واحدة، وأما العلمة الغائية فهي تنفرد عن العلل السابقة في أنها الهدف النهائي للفعل، وقد تبين لنا الارتباط الجوهري بين المادة والصورة، وسنرى كيسف أن المبادى، الأساسية للعلم الطبيعي تشير إلى هذا الترابط الأساسي بينهما، فإننا نتساءل عن سبب حصول صورة بعينها في موضوع بالذات دون غيره من الموضوعات الأخرى، إذ كيف يتحول المعدن الأصفر فيصبح بالذات دون غيره من الموضوعات الأخرى، إذ كيف يتحول المعدن الأصفر فيصبح نمثالا، وكيف يشفى المريض ويصبح سليما معافى، وكيف تتحول الغضة وتصبح نقودًا أو كأسًا؟

ومن ناحية أخرى فإننا نجد أن المادة في هذه الحالات هي: المعدن الأصغر وجسم المريض والفضة، وهذه هي العلة المادية التي تفسر تساؤلنا عن مم يتكون الشيء؟ أي عن المادة التي يتركب أو يصنع منها الشيء؟ فمادة الشيء إذن هي التي يتضمنها مفهوم العلة المادية " عنيد أرسطو، وهي أول أنواع العلل التي أشرنا إليها. أما العلة الثانية العلة الصورية " أو الصورة أو النموذج أو الماهية. وبالنسبة للأمثلة التي ذكرناها تكون العلة الصورية " هي فكرة المثال الموجودة في ذهنه عن التمثال، وفكرة الطبيب المعالج للمريض عن الصحة، وفكرة صانع الكأس عن هذا الكأس،قبل صنعه، أما العلة الفاعلية أو المحركة فهي التي تشير إلى الفاعل: كالطبيب بالنسبة للمريض أو كالمثال بالنسبة للتمثال وكالأب بالنسبة للطفل.

أما العلة الغائية<sup>(1)</sup> وهى رابع أنواع العلل، فهى الحالة النهائية أو التامة وهى التى خرج من أجلها الشيء من القوة إلى الفعل، وذلك كالصورة النهائية التى يتحول إليها المعدن الأصفر فيصبح تمثالا لأبولون مثلا، وكصورة الصحة التى يتحول

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق-الكتاب الثالي-ف---198 ب-سطر ٢٢-٢٦.

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق-الكتاب الثالي-ف ٣-ص١٩٤ ب-سطر ٢٧-٢٩.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق-الكتاب الثاني-ف3-0-114 ب-سطر20-21.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق-الكتاب الثاني- ص148 ب-س 22- 20 وكذلك ص140 أ، ب.

إليها الكائن الماثل للشفاء بفعل الطبيب والدواء ويضرب أرسطو لنا مشلا آخر يوضح لنا فيه هذه العلمة الغائية فيقول: إن الصحة هي سبب التنزه، فإننا إذا سألنا الشخص الذي يتنزه عما يهدف إليه من قيامه بهذه الرحلة؟ فإنه يجيبنا على الفور بأنه يتنزه لكي تكتمل صحته أي أن الصحة هي الغاية أو السبب في النزهة.

ويشير أرسطو إلى أن هذه العلل تتعدد في الشيء الواحد، ففي التمثال نجــد المثال علة فاعلية، والمدن علة مادية، وفكرة التمثال عند المثال علة صورية، وصورة التمثال النهائية هي علة غائية، ومهما يكن من شسىء فإن هـذه العلـل التـي أشـرنا إليها تقع في أربعة أنواع، ويصفها أرسطو بأنها كالحروف بالنسبة للقطع، ويعنى أرسطو بهذه الإشارة، أن الحروف هي علة تكويسن المقطع أو تركيبه، وكذلك فإن المادة الأولية هي علة مادية للأشياء المصنوعة، كما أن النسار والعنساصر الأخسري هسي أيضا علة تركيب الأجسام. وعلى الجملة فإن الأجزاء تعتبر عللا بالنسبة "للكل الذى يتكون منها، تماما كما تعتبر المقدمات في الاستدلال علة للنتيجة. وهي تعتبر كذلك لأنها تبين لنا مم يتكون الشيء، أي أنها تشير إلى المقسوم المادي لمه Substratum. أما المقطع الكلامي نفسه والشيء المصنوع، والجسم، فيهي تشير إلى نبوع آخـر مـن العلل وهو العلة الصورية، فالجسم مثلا هو الصورة التي تعير عن اجتماع طائفة من العناصر في "كل" بينما نجد العلة الفاعلية لاجتماع هذه الأجـزاء أو العنـاصر ليست هي المادة أو الصورة وحدهما بل الصائع أو الغاعل اللذي استخدم العناصر وشكلها يحسب ما لديه من فكرة أو "صورة" وقام يصنع الجسم، وذلك كما هو الحال. بالنسبة لبادر البدور وللطبيب وللأدب، فكل منهم أيضا يعتبر فاعلا بالنسبة للنبات وللصحة وللطفل على التوالي.

الواقع أن أى علـة من هـذه العلـل تعتبر مبـداً للتغـير والحركـة والسـكون بالنسبة للشيء. ولكن يبدو أن العلة بمعنى الغائيـة"

<sup>(&</sup>quot;) يقول أرسطو في هذا الموضع من كتاب الطبيعة ص١٩٥ أ "إنه لا يهم كثيرا أن يكون هذا هـو الخير بالذات أو انخير الظاهري"، وهذه إشارة الخير بالذات عند أفلاطون وكيف أن الخير الظاهري هـو مجرد خير سطحي وهمي وكاذب حسب تفيير أفلاطون، أما بحسب أرسطو فإن للخير مفهوماً واحـدا سيشير إليه في دراسته للأخلاق.

تعتبر ذات وضع معتاز بين العلل الأخرى لأنها أسمى مرتبة منها، بحيث تصبح غاية نجميع هذه العلل، ومفهوم العلة الغائية كما ذكرنا يتيح لها هذا الركز المتاز بيت العلل، وسيتضح دور العلة الغائية حين الكلام على مشكلات ما بعد الطبيعة، على أننا نكتفى بالإشارة هنا إلى أن كمل "فاعل" إنما "يفعل" لغاية يتوخاها من فعله. وهذا القول يصدق بالنسبة للأمور الإنسانية كما يصدق بالنسبة للموجودات الطبيعية، "فالغائية" مبدأ أساسى في الطبيعة وإذا كان الطبيعيون السابقون على سقراط قد أهملوا الإشارة إلى هذه العلة، فإن ذلك يرجع إلى أنهم عجزوا عن إدراك مبادىء التكوين الطبيعى المتكامل مكتفين بالإشارة إلى العلل المادية وحدها مما أدى ما تخبطهم وعجزهم عن تقديم صورة مكتملة للتفسير الطبيعى للوجود.

غير أن هؤلاء الطبيعيين قد أشاروا إلى أن الموجود الطبيعي حاصل في ذاته على مبدأ وجوده وحركته وتكامله، إذ أن المادة التمي يتركب منها مادة حية، فكأنهم يشميرون بذلك إلى العلمة الصوريمة للموجود الطبيعى دون أن يذكروا ذلك صراحة، ويعزى الفضل إلى أرسطو في أنه كان أول من فصل القول في على تكوين الموجود الطبيعي. وقد ميز بينه وبين غيره من موجودات الصناعة: ففي الموجودات الطبيعية كالحيوانيات والنباتيات والعنياصر نجيد "الطبيعية" مبيداً أو علية للحركسية والسكون، أي أن هذه الأشياء الطبيعية حاصلة في ذاتها على مبدأ حركمة وسكون، بينما موجودات الصناعة والفن: كالسرير والتمثال والصور المرسومة، غير حاصلة على مبدأ مغروس في ذاتها كالطبيعة بالنسبة للموجودات الطبيعية. ولهذا فإن المبـدأ الخاص بأشياء الصناعة والفن يعتبر مبدأ بالعرض بالنسبة لها، وذلك لأنه موجود في شيء آخر خارج هذه الأشياء. فمثلا نجد أن المبدأ بالنسبة "للسرير" هو "النجار" الذي صنعه. وكذلك "المثال" يعتبر مبدأ بالنسبة للتمثال، إذ هو الذي قام بنحته حتى اتخذ صورة "تمثال" معين، وكان من المكن أن تظل هـذه القطعـة من الحجـر. بدون تعبير، إذا لم يتدخل المثال فينشىء منها تمثالا. والفرق بين موجودات الطبيعة وموجودات الفن، هو أننا نجد أنفسنا فيما يختسص بالموجودات الطبيعية أمام قوة فاعلة حالة على الدوام في الموجود يتصرف بحسبها. أما في موجودات الفن

والصناعة فإن القوة الفعالة تكون خارجية وغير حالة في الشيء المصنوع بحيث تنفصل عنه بعد إنجازه.

ويشير أرسطو إلى أن علاقة الصورة بالهيولى فى الموجود الطبيعيى علاقة داخلية حالة، أما فى الموجود الصناعى فهى علاقة تفرض من خارج أى بتأثير "فاعل" خارجى.

#### العلية وحالاتها: Modes of causation

اتضح لنا كيف يحدد أرسطو العلل ويجعلها في أربعة أنواع، إلا أن هذا التحديد إنما ينصب على العلل من ناحية طبيعتها، فيبقى إذن أن نستعرض أقسام هذه العلل من حيث حالات استخدامها، أى من حيث أوضاع (1) استخدامها المختلفة، إذ أن "العلة تؤخذ بمعان كثيرة، فبين العلل التي تكون من نفس النوع نجد المتقدم والمتأخر، وما هو منفرد وما هو جنس، وما هو بالذات وما هو بالعرض، كما نقول مثلا إن بوليكليتوس علة فاعلة للتمثال، وكون "بوليكليتوس" هذا مثلا على أخزى، إذ أنه حدث عرضا أن هذا المثال يدعى "بوليكليتوس" وكذلك الأعراض منها ما هو قريب ومنها ما هو بعيد. والعلل أيضا إما أن تكون بسيطة أو مركبة. وأخيرا فإن هذه العلل سواء كانت ذاتية أم عرضية، إما أنها تكون بالقوة أو تكون بالفعل (1).

ويذكر أرسطو أنه ينتج عن هذا:

 ١- أن العلل الجزئية التي تكون بالفعل تحدث أو لا تحدث في نفس الوقت مع معلولاتها.

٧- أنه يتعين أن نصل أن دائما إلى أكثر العلل سموا وكمالا.

وأخيرا فإننا نجد أن على الأجناس يتعين أن تكون أجناسا، وأما على الجزئيات فإنها تكون بالقوة، الجزئيات فإنها تكون بالقوة، وكذلك فإن علل ما هو بالفعل تكون بالفعل.

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق - الكتاب الثاني - ف3 - ص140 أ.

المرجع السابق - الكتاب الثاني - ف٣ - ص١٩٥ ب.

هذه إذن هي الأوضاع المختلفة التي تستخدم فيها العلل، ونجد هذه الحالات في كل نوع من أنواع العلل الأربعة.

#### الصدفة والاتفاق":

بعد أن فصلنا القول في العلل وأنواعها وحالات استخدامها، يتعين أن نبحث عن طبيعة الصدفة والاتفاق وهل يمكن اعتبارهما نوعين من العلة؟ يذكر أرسطو أنه يقال بأن الصدفة والاتفاق علتان تصدر عنهما أشياء كثيرة فبأى معنى إذن يمكن لهما أن يشتركا في الفعل مع العلل التي ذكرناها؟ ويجب أيضا أن نعرف هل الصدفة شيء آخر غير الاتفاق، أم أنهما شيء واحد؟. وسيتضح لنا ذلك من دراسة طبيعة كل منهما ومعرفة صلتها بأنواع العلية الأخرى.

إن البعض -- كما يقول أرسطو<sup>(۱)</sup> يشك في وجودهما، فيقال أن أى شيء لا يحدث صدفة، ذلك أنه توجد بالضرورة علة لجميع الأشياء التي نقول إننها تحدث عن طريق الصدفة أو الاتفاق، فمثلا حينما يذهب رجل إلى السوق صدفة فيلتقى بشخص كان يرغب في مقابلته، ولو أنه لم يقصد أن يقابله حينما توجه إلى هذا المكان، فمع أن هذا يعتبر من قبيل الصدفة بالنسبة له إلا أن ثمة علة لذهابه إلى السوق أصلا وهي رغبته في إنجاز بعض أعماله، وكذلك الحال بالنسبة لجميع الحوادث التي نرجعها عادة إلى الصدفة، فإننا إذا تدبرنا الأمر جيدا فسنجد عللا لهذه الأحداث.

ومن ناحية أخرى فإن الطبيعيين الأوائل لم يعدو الصدفة علة رغم تعدد ما أورده من علل للطبيعة مثل المحبة والكراهية والعقل والنار أو ما شابه ذلك.

وقد يبدو هذا الموقف غريبا سواء كانوا قد أغفلوا الإشارة إلى الصدفة عمدا أو عن غير عمد، لاسيما وأنهم كانوا يستخدمون "الصدفة" أحيانا، وذلك مثل ما فعله أنباذوقليس، الذى قال: بأن الهواء لا ينفصل دائما ويرتفع إلى المنطقة العليا، ولكن ذلك يحدث عن طريق الصدفة. ومعنى هذا أن الهواء لا يرتفع إلى أعلى بطريقة

<sup>(</sup>ا) الصدقة Chance

الاتفاق Spontaneity

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ك 2 ص 193 أ

منتظمة أى أن ذلك غير مطرد الحدوث، فقد يرتفع الهواء أحيانا إلى أعلى وقد يهب أحيانا أخرى في اتجاه آخر.

يقول أرسطو: "وعلى أية حال فإن أنباذوقليس يذكر في كلامه عن التكوين المطبيعي أنه يتصادف أن يهب الهواء إلى أعلى في وقت ما، ولكنمه غالبا ما يهب في غير هذا الاتجاه".

وكذلك فيما يختص بأعضاء الحيوان فإنها حسب قول أنباذوقليس تتكون عن طريق الصدفة، ومعنى هذا أن أبناذوقليس فى نظر أرسطو قد جعل الصدفة مبدأ التفسير الطبيعى، وعلى الرغم من أنه قد أشار إلى مبدأين آخرين هما المحبة والكراهية، ولا يتفق القول بهذين المبدأين مع القول بالصدفة كمبدأ للطبيعة.

ويستطرد أرسطو في عرضه لمواقف القائلين بالصدفة أو بالاتفاق من القدماء، فيذكر أن فريقا منهم يرجع تكوين عالمنا هذا إلى الاتفاق، وهـو يعنى بـهذه الإشارة الفيلسوف الذرى ديمقريطس، إذ أنه القائل بأنه عن طريق الاتفاق قد حدثت الدوامة الأولى والحركة التي كانت سببا في انفصال العناصر وترتيب الكون على النظام الـذى نشاهده عليه الآن ولكن الأمر الـذى يدعـو إلى الدهشة فـي نظـر أرسطو، أن هـؤلاء القدماء بينما يرون أن النباتات والحيوانات لا تصـدر عن الصدفة إذ أن لهـا علىلا كالطبيعة أو العقل أو ما شابه ذلك، نجدهم من ناحية أخرى لا يرتبون علـلا مماثلة للسماء، بل يذكرون أنها هي والموجودات الأكثر ألوهية، تصـدر عن الصدفة، ومن شمة فإن نظريتهم هذه لا يقبلها العقل(١٠). ففي عـالم السـماء لا يصـدر أي شيء عـٰن طريق الصدفة، بل كل موجودات هذا العالم تخضع لنظام ضرورى معقول.

وينطبق هذا النقد الأرسطى أيضا على النظرية الرواقية التي نسبت خطأ إلى أنكساغوراس وهي القائلة بأن الصدفة علة تستتر في العقل الإنسان لأنها شيء إلهي وخارق للطبيعة إلى درجة السعو والرفعة.

المرجع السابق ص ١٩٦ ب.

فما تعريف الصدفة إذن علسي وجه التحديد؟ إننا إذا استطعنا أن نحمد مفهومها أصبح في إمكاننا أن نميز بينها وبين العلل الأخرى من ناحية، ثم بينها وبين الاتفاق من ناحية أخرى. والواقع أن الحوادث والوقائع التي تحصل دائما وفي الغالب بنفس الطريقة لا يمكن أن نقول عنها أنها تحدث صدفة بل الحقيقة أنها تحدث بالضرورة. ولكن ثمة حوادث ووقائع تحصل استثناءاً أو نادرًا، ومن ثم فإننا نقول إنها نتيجة للصدفة "ومن الحوادث ما يحصل بصدد شيء معين وبعضها الآخر لا يحدث بسبب أى شيء، والطائفة الأولى من الحوادث يحصل بعضها عن طريق الاختيار وبعضها الآخر بدونه" ولكن ما يحصل بالاختيار أو بغيره إنما يحصل بسبب شيء معين، ومن ثمة فإننا نرى أن الحوادث التي تكون استثناءًا للضرورة أو لدوام الحدوث يوجد من بينها ما نستطيع أن نطبق عليه التحديد الغائي، وهذه الحوادث أو الوقائع التي تحصل بسبب شيء معين إنما تحدث جميعها عن طريق الفكر أو الطبيعة. أما إذا حدثت عرضا فإننا نقول إنها نتيجــة للصدفـة. ويمكـن فـي هذه الحالة أن نميز بين نوعين من العلة فنقول: علة بالذات وعلة بالعرض، والعلمة الأولى ضرورية ومعينة وأما العلة الثانية فهي عرضية، ولا معينة. ذلك لأن أعراض الشيء المكن تكون ذات كثرة لا متناهية. وإذن حينما تطرأ هذه الصغة العرضية على الوقائع التي تحصل بصدد غاية ما، فإننا في هذه الحالة نشير إلى أن ذلك قد حدث نتيجة للصدفة ويضرب أرسطو لذلك مثلا فيقول<sup>(١)</sup> :

إنه حينما يذهب الدائن إلى السوق وبحدث أن يلتقى بالمدين عفوا ويتقاضى منه الدين فإن هذا يكون نتيجة للحظ أو للصدفة، ذلك لأنه لم يذهب إلى السوق لكى يلقى المدين بل أن لقاءه العرضى معه جاء نتيجة للصدفة وحدها، وعلى العكس من ذلك إذا كان الدائن قد ذهب باختياره، وبقصده لتحقيق هذه الغاية أى تقاضى الدين، فإن هذا لا يكون صدفة. فليست الصدفة إذن علة كالإرادة أو الطبيعة بل هى علة بالعرض، بمعنى أن العمل الذى كان من نتيجته سداد الدين بالنسبة للدائن لم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق-نفس الموضع . س١٠ وما بعده،

المرجع السابق ص ۱۹۲ أ.

يقصد حصوله أصلا، فهذا مجرد تقابل عرضى بين الفعل والنتيجة. وتحدث الصدفة استثناءا وهى خاصة بالأمور الإنسانية التى تحتمل الاختيار، وذلك على العكس من الإتفاق إذ أنه خاص بما لا اختيار له من الأمور الطبيعية كالجماد، ومن الكائنات الحية كالحيوان والطفل.

وينبه أرسطو إلى أنه لما كانت الصدفة تحدث استثناءا فإن العلل التى تسبقها يجب أن تكون لا معينة، وينطبق اللاتعيين أيضا على الصدفة نفسها ويجب أيضا ألا نقبل الرأى القائل بأنه لا توجد أفعال نتيجة للصدفة، ذلك أننا قد أشرنا إلى أن الصدفة علة بالعرض وأن ثمة أفعال عرضية هى التى تدخل فى نطاق الصدفة، أما من حيث كونها علة مطلقة فإنها تكون علة للاشىء أو لا تكون علة لأى شىء.

والصدفة على هذا النحو تكون مضادة للعقل، لأن العقـل يدخـل فـى نطـاق الأمور التى تحدث دائما وفى الغالب بينما الصدفة تحدث استثناء مما يحـدث على الدوام، وإذن فالصدفة والاتفاق علتـان بالعرض لأمـور لا تقبـل أن تحـدث باسـتمرار وبصدد غاية معينة (۱)

# التمييز بين الصدفة والإنفاق".

ولكن الاتفاق يختلف عن الصدفة في أن ميدانه أوسع منها فهو أكثر شيوعا منها. والواقع أن كل حدث يكون نتيجة للصدفة يعتبر في نفس الوقت أمرا اتفاقيا، ولكن العكس غير صحيح إذ أن أى أمر اتفاقي لا يعتبر صدفة، ذلك أن الموجودات التي لا تختار لا تستطيع أن تنتج أى فعل للصدفة، فالحيوان والطفل والجماد كما أشرنا ليست فاعلة للصدفة لأنها ليست لديها القدرة على الاختيار إلا أننا قد نلحق بها فعل الصدفة عن طريق التشبيه المجازى، كما نقول عن الأحجار التي سيبني منها المعبد إنها أحجار سعيدة، بينما يظل ما جاورها من أحجار في الجبل موطئا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. نفس الموضع،

Both are then, as I have said, incidental causes. Both chance and spontanetiy—in the sphere of things which are capable of coming to pass not necessarily, nor normally and with reference to such of these as might come to pass for the sake of something.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق.. ص ۱۹۷ ب.

للنعال. فالصدفة إذن خاصة بالكائنات ذات الإرادة، أما الاتفاق فهو خاص بغيرها من الكائنات. يقول أرسطو: "ومن ثم فإننا نرى أنه في نطاق الأشياء التي تحدث بسبب غاية ما – عندما تحدث أشياء دون أن تترسم هذه الغايسة أو النتيجة وتكون عللها خارجة عنها – فإننا نقول في هذه الحالة إنها معلولات اتفاقية، ونقول أيضا إنها معلولات للصدفة إذا كانت متعلقة بالأشياء القابلة للاختيار، وبذلك تلحق بالموجودات التي لها هذه القدرة(۱).

ويضرب أرسطو لقوله هذا مثلا فيقول "إن الرجل الذي يخرج للنزهة لكى يتخلص من الطعام التي تمتليء به أحشاؤه، فإذا لم يتم ذلك بعد انقضاء النزهة فإننا نقول بأن نزهته كانت عبث (in vain) (٢٥ وهذا يعنى أن ذلك الذى اعتبرناه وسيلة للراحة الجسمية وهو الغاية من النزهة، أصبح لا فائدة منه، ومن ثم فإنه يقال بأن ما حدث هنا حدث اتفاقا، لأن الغاية لم تتحقق. وعلى هذا فإن الأمر الاتفاقى هو الحالة التي لا تتحقق فيها الغايسة، أي تلك التي لا يحدث الشيء فيها بطريقة تحقق النتيجة المرجوة، وذلك في نطاق ما لا اختيار له من الكائنات. فالخجر الـذي يصيب رجلا ما، لم يسقط لهذا الغرض، إذ أنه سقط اتفاقا، وقد يكون من الجائز أن يسقط عن عمد لإصابة الرجل المار، وفي هذه المحالة لا يقال إنه سقط اتفاقا، وكذلك الأمر في قطعة الصخر التي تساقطت فسدت طريق العدو فعجلت بانتصار المواطنيين، فإن سقوطها هذا يعد حدثا اتفاقيا، لأن الحجر لم يحركه أحد لهذه الغاية. وإن الفرق بين الأتفاق والصدفة ليبدو كبيرا في الأشياء التي تحدث في الطبيعة ذلك أنه حينما يحصل شيء مضاد للطبيعة كأن يولد طفل له عدة رؤوس فإننا لا نقول إن هذا الطفل قد ولد صدفة، بل نقول إنه ولد اتفاقا. وعلى أية حال فإن أفعال الصدفة والاتفاق تقع لا بحسب غاية معينة، غير أنها تلتقي عند غاية ليست معدة لها بالذات. ويكون إنن معنى الصدفة والاتفاق "التقاء علل إرادية أو طبيعيـة من حيـث لم يقصد أن تلتقي". وترجع كل من الصدفة والاتفاق إلى حالة من حالات العلية التي

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق.. ص ۱۹۷ ب. س ۱۸ - ۲۱.

<sup>17)</sup> المرجع السابق.. ص 192 ب. س22 وما يعدها.

هى مصدر التغير والحركة ، لأننا نجد العلة دائما فسى فاعل طبيعى أو عاقل. وفي هذا النوع من العلية نقابل عددا لا متناهيا من العلل المكنة.

وأخيرًا يشير أرسطو إلى أن هاتين العلتين العرضيتين لا يمكن أن تتقدم إحداهما على الأخرى بل هما تأتيان بعد العقل والطبيعة وسائر المبادىء الأخرى (١). الغائية في الطبيعة:—

يجب أن نسلم بأن الطبيعة تعمل لغاية وأن جميع العلل الأخرى فيها موجهة إلى تحقيق غايات، أما قول القدماء بأن الأشياء مرتبة بالضرورة وأنها تحدث آليا بدون اتجاه إلى أية غاية فإنه قول — كما يذكر أرسطو — لا يتفق أبدا مع الواقع الطبيعي، ذلك أننا نقابل الغائية في جميع التغيرات وفي الموجودات الطبيعية وأن أي شيء يحدث في الطبيعة إنما يحدث بسبب غاية ما، ولنفرض أن مسكنا ما يحدث عن طريق الطبيعة، فإنه لابعد أن يحدث بالطريقة عينها التي يقيمه بها الصانع ما دام يجب أن يحقق الغرض منه وهو الاحتماء به والسكن فيه، والعكس من ذلك صحيح، فإذا كان الصانع أو الغنان يقيم شيئًا مشابهًا للشيء الطبيعيي فإنه يجب أن يتحرى في صنعه الغاية التي يحققها الشيء الطبيعي.

ومن ناحية أخرى فإن الفنان أو الصانع إما أن ينجز ما تعجز الطبيعة عن صفعه، وإما أن يقلد الطبيعة، فإذا كانت الأشياء الصناعية قد تم إنجازها بسبب غاية ما، فإن أشياء الطبيعة تكون هكذا أيضًا أى موجودة من أجل تحقيق غاية ما، ما دام الصناع لا يفعل شيئًا غير تقليده للطبيعة أو إتمام ما تعجز عن صنعه(٢).

وهذا واضح بالنسبة للحيوانات غير الناطقة — تلك التى لا تفعل لا بالفن ولا بالبحث أو بالتأمل، بينما نجد الجمهور يبحث عما إذا كانت مخلوقات كالعناكب وكالنمل وما شابه ذلك تفعل عن طريق العقل أو أى قوة أخرى. وإذا تدرجنا مع صورة الحياة من أدناها إلى أعلاها، فإننا نجد في الحياة النباتية، أن النبات ينتج أوراقا لكى تمد الثمار بظل يحميها: فإذا كان الطائر يبنى عشه بالطبيعة ولغاية،

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق-ص ۱۹۸.

۱۱) المرجع السابق ص۱۹۸ ب.

وكذلك يفعل العنكبوت في نسيجه، والنبات فيما يختص بأوراقه لغرض الحماية، وفي جذوره التي يرسلها إلى باطن الأرض للحصول على الغذاء، فإنه من الواضح أن هذا النوع من العلة إنما يكون في الأشياء التي تحدث في الطبيعة. ولما كانت كلمة "الطبيعة" تعنى أمرين: المادة والصورة، وكانت الصورة هي الغاية بمعنى أنها تلك التي من أجلها يتم إنجاز الشيء(١) فإذا لم تتحقق الغاية في أي موجود طبيعي كما يحدث بالنسبة للمسخ، فإننا نقول إنه قد حدث فشل في المجهود الغائي؛ ذلك أن شيئا مالا يحدث في الطبيعة هكذا صدفة أو اتفاقا. بل لابد من أن يحدث كل شيء حسب غاية معينة.

ونخلص من هذه المناقشة إلى أن الطبيعة علة وأنها تفعل من أجل غاية، ومن ثمة فإن أرسطو يقيم الضرورة الغائية مكان الضرورة الميكانيكية سواء بالنسبة للإنسان أو لغير الإنسان (٢).

## معنى الضرورة في الطبيعة:-

ويناقش أرسطو فكرة الضرورة في آخر الكتاب الثاني من الطبيعة. فيتساءل عما إذا كانت الضرورة توجد في الأشياء الطبيعية كضرورة شرطية أم كضرورة مطلقة. إن الفلاسفة في الواقع يعتقدون بأن الحائط يتم بناؤه بالضرورة لأن ما هو ثقيل يتجه إلى أسفل. وما هو خفيف يتجه إلى أعلى بالضرورة، ومن ثم فإن الأحجار وهي أساس بناء الحائط إنما توجد في أسفل وأما الطين فإنه يوجد في أعلى لخفة وزنه عنها، وكذلك الخشب فإنه يوجد على السطح إذ هو أخفها وزنا. والحقيقة أنه بدون هذا التكوين للمنزل على هذه الصورة فإنه لن يتم بناء منزل ما. ولكن يجب أن نتنبه إلى أن هذا المنزل قد بنى على هذه الصورة لتحقيق غاية أو غرض ما، وهو السكن فيه، فالضرورة هنا تأتى من الغاية وليس من الأشياء التي يبنى منها المنزل، وهذه الضرورة هي الغاية وكذلك فإن المنشار مثلا يكون له شكل معين ويصنع من حديد معين بالضرورة وذلك لتحقيق غرض ما. وهو لأجل أن يكون صالحا لنشر الخشب.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ص199 أ.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق ص١٩٩ ب.

وعلى هذا فالضرورة بالنسبة للأشياء المادية ضرورة شرطية وليست ضرورة مطلقة، إذ أننا نجد أن هذه الضرورة يكون شرطها الغاية التي من أجلها يتم الفعل(١٠).

ومن ناحية أخرى فإننا نجد الضرورة في الرياضيات وفي الأشياء الطبيعية من نفس النوع تقريبا.

ومن الواضح أن الضرورى فى الأشياء الطبيعية هو المادة والحركة. وعلى (الطبيعي) أن يبحث فى نوعين من العلل: العلل المادية والعلل الغائية، ولكن ميدان بحثه الحقيقي هو العلل الغائية، ذلك لأن الغاية علية للمادة، وليست المادة علية للغاية، والغاية هي ما تضعه الطبيعة نصب أعينها. وفي الأمور الصناعية نجد الغاية متقدمة على العلل الأخرى كما هو الحال فيما يختص ببناء المنزل وفي الصحة (٢٠).

#### الحركسة:

بعد أن عرض أرسطو للطبيعة والعلل، وأشار إلى أن الطبيعة مبدأ حركة وسكون في شيء ما بالذات لا بالعرض، يشرع في دراسة الحركة فيبدأ في تعريفها وفي الإشارة إلى لواحقها في الجزئين الثالث والرابع من كتاب الطبيعة، ثم يتابع دراسته للحركة في الجزئين الثالث والرابع من كتاب الطبيعة، ثم يتابع دراسته لأجزاء الحركة في الجزئين السابع والثامن منه حيث يدرس فيهما الحركة بصدد المحرك والمتحرك، فيبرهن في الجزء السابع على وجود حركة أولى ومحرك أول، أما في الجزء الثامن فيدرس هذه الحركة الأولى وهذا المحرك الأول في ذاتهما دراسة تمهيدية كمقدمة لدراستهما في "ما بعد الطبيعة".

وسنحاول في دراستنا للحركة عند أرسطو أن نتتبع على قدر الإمكان طريقة إ العرض الأرسطي بحسب وردود هذه الموضوعات في كتاب الطبيعة.

#### طبيعة الحركة:

أشرنا إلى أن أرسطو قد عرف الطبيعة في الجزء الثاني من كتباب الطبيعة بأنها مبدأ للحركة وللسكون، ومن ثمة فإن دراسة الطبيعة تتطلب تفسيرا للحركة،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص٢٠٠ أ.

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ص۲۰۰ ب.

وهذا موضوع دراسة الفصل الأول من الجزء الثالث من كتاب الطبيعة. يبدأ أرسطو في هذا الفصل باستعراض منهج البحدث الذي سيسير عليه في دراسته للحركة ولواحقها، فيذكر أنه لما كانت الطبيعة مبدأ للحركة وللتغير. يتعين وهو بصدد دراسته للطبيعة، ألا يهمل مبحث الحركة لأنه لو أهمله لكان في ذلك إهمالا لدراسة الطبيعة كلها؛ ثم يجب ملاحظة أن الحركة تتم في الأجسام الطبيعية أو في تلك الأجسام التي تتميز بأنها ممتدة متصلة، لأنه لو كانت منفصلة بالفعل فإنها لن تكون كما متصلا، ولما كان الجسم الطبيعي المتصل يكون متناهيا أو لا متناهيا ورمعني قوله متناهيا أن له مقدارا وحدودا وشكلا معينا وصورة معينة. أما الجسم اللامتناهي فإنه لا يمكن أن نتصور له حدودا أو نهاية أو صورة متكاملة). فإن الجسم اللامتناهي يدخل في دارسة الحركة. ولما كانت الحركة تمتنع بدون الكان والخلاء والزمان فإنه يجب بحث هذه المسائل أيضا.

وبعد أن يغرغ أرسطو من استعراض المسائل التي سيتناولها بالدراسة عن الحركة في كتاب الطبيعة. يبدأ في دراسة طبيعة الحركة في ذاتها. ويذكر أنه يجب التمييز أولا بين ما هو بالفعل دائما وما هو تارة بالفعل وتارة بالقوة. وهذا بصدد الشخص المفرد أو الكم أو الكيف. وكذلك بصدد مقولات الوجود الأخرى، وأما "النسبة" فهي علاقة إضافة بين طرفين من حيث الزيادة والنقصان والفعل والانفعال والمحرك والمحرك والمتحرك والمحرك والمحرك والمحرك والمحرك المعاب أن الحركة لا توجد خارج الأسياء الطبيعية لأنه لا يوجد أي شيء خارج هذه الأشياء، ذلك أن أي تغيير إنما يتم من المستركة للتغير. ويحدث التغير في كل من هذه الموضوعات بطريقة مزدوجة. والأسود وبالنسبة للجوهر نجد: الصورة والحرمان أو العدم، وبالنسبة للكيفية نجد: الأبيض فالنسبة للجوهر نجد: الصورة والحرمان أو العدم، وبالنسبة للتقلة أي الحركة المحلية فإننا نجد النقلة المتجهة إلى المركز والنقلة المبتعدة عنه. أو الثقيل والخقيف. المحلية فإننا نجد النقلة المتجهة إلى المركز والنقلة المبتعدة عنه. أو الثقيل والخقيف. ومن ثم فإنه توجد أنواع من الحركات بقدر أنواع الوجود. ويختم أرسطو هذه الدراسة الأولية لطبيعة الحركة بإيراد تعريف لها فيذكر: أنها فعل ما هو بالقوة بما هو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢٠٠ ب.

بالقوة، أى أنها فعل الشيء المتحرك منظورا إليه من ناحية صورته من حيث أنها بالفعل، لا بذاتها، ولكن لكونها متحركة (١). وقدماء الفلاسفة لم يفطنوا إلى طبيعة الحركة ذلك لأنهم لم يكتشفوا الصلة بين القوة والفعل(١).

على أن هذه النظرية التي يفسر بها أرسطو الحركة تسمح – بحسب رأيه بتفسير العلاقة بين المحرك والمتحرك وبسين الغمل والانفعال، فالحركة في ذاتها واحدة ولكنها تصبح فعلا عندما تكون من ناحية الفاعل أى المتحرك، وتصبح انفعالا إذا نظرنا إليها من ناحية المفعل بها أى المتحرك، ويفصل أرسطو القول في نظريت هذه فيذكر أن الحركة هي التي يخرج فيها المتحرك من القوة إلى الفعل، فكأن أمامنا قبل الحركة موجودا ساكنا، ومعنى أنه ساكن أنه متحرك بالقوة قبل الحركة، ووظيفة المحرك أن يحرك هذا الساكن فيخرجه من حال القوة إلى حال الفعل، وفي فعل التحريك هذا نجد أن المتحرك ينفعل بالحركة، أما المحرك فيتعلق به فعل الحركة، وهذا هو معنى قولنا إن الحركة "فعل ما هو بالقوة". ولنضرب لذلك مثلا. فحركة نمو الطفيل إلى دور الشباب هي فعل يتحقق بالتدريج. وهذا معنى قول أرسطو: إن الحركة فعل ناقص يتجه من القوة إلى الفعل، ويتدرج من القول إلى الفعل التام أي من السكون إلى الحركة، فالطفل يمير بمراحل متدرجة يتلو بعضها الفعل التام أي من السكون إلى الحركة، فالطفل يمير بمراحل متدرجة يتلو بعضها بعضا إلى أن يصل إلى مرحلة الشباب، ولكنه كان يتضمن أو يشتمل من قبل على الشجود الطبيعي إنما تكون تحقق فعليا لما يكون بالقوة في هذا الموجود.

أما إضافة عبارة (بما هو بالقوة) إلى التعريف الأرسطى للحركة ، وهى تعنى من حيث ما هو بالقوة، فذلك يرجع إلى أن الموجود الطبيعي الذى يكون موضوعاً للحركة قد يتضمن أمورا أخرى كثيرة غير تلك التى تتوجه إليها الحركة ، وقد تكون هذه الأمور بالقوة أو بالفعل في هذا الموجود. ويتبع ذلك أيضا أن هذه العبارة الأخيرة تشير إلى أن القوة المقصودة تتعلق بنوع الجسم موضوع الحركة ، فلا ينمو الطفل مثلا فيصبح فرسا، إذ أن الحركة النامية التي يكون من نتيجتها أن يصبح الطفل رجلا متعلقة بإمكانيات مغروسة في الطفل أي بقوى كامنة فيه.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق--الكتاب الثالث--1010 ب، 203 أ. `

ويتضح من هذا أن أرسطو قد ربط بين الحركة وطبيعة الأشياء المتحركة، فليست الحركة فعلا عاما، ولكنها فعل محدود ومرسوم بهدف وبغايسة حسب صور الجسم الطبيعي، وحسب القوى الكامنة فيه، فعندما تتحقق القوى الكامنة في الجسم وتنتهي إلى غايتها المرسومة يكون قد تم تكوين الجسم الطبيعي. وهذا المثال الذي يسوقه أرسطو خاص بفعل النمو غير أنه ينطبق على الاستحالة والحركة المحلية أيضا.

ويذكر أرسطو رأيا غريبا في تفسيره للحركة فيذهب إلى أنه لكى تتم الحركة يجب أن يؤثر المحرك الطبيعي في المتحرك بالتماس (١).

وبعد أن يعرف أرسطو مبادى، الحركة وعللها يبدأ فى دراسة التغير، ولكنه قبل أن يتعمق فى هذه الدراسة يستعرض بعض اللواحق التى ترتبط بالحركة فى أذهان الجمهور، وهى: اللامتناهى والمكان والخلاء والزمان. وسنشير هنا إلى هذه اللواحق قبل الكلام عن التغير وأنواعه.

#### لواحق الحركة:

(أ) اللامتناهي: ما هي طبيعة اللامتناهي؟ لقد أوضح أرسطو أن الأجسام الطبيعية ما دامت تشتمل على صورة معينة فإنها يجب أن تكون متناهية إذ أن اللامتناهي معناه اللاتعيين، ومع هذا فقد سلم قدماء الفلاسفة بأن اللامتناهي موجودة بالفعل. ومن بين هؤلاء الفيثاغوريون وأفلاطون أ. والفسيولوجيون، وقد دفعهم إلى ذلك ما لاحظوه من لا نهائية الزمان، وإمكان انقسام المقادير إلى ما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢٠٢ أ:

Hence we can define motion as the fulfilment of the movable qua movable, the cause of the attribute being contact with what can move, so that the mover is also acted on,

<sup>(7)</sup> المرجع السابق – الكتاب الثائث – ص ٢٠٣ (أ) (إن كل من تعرض لهذا الجزء من الفلسفة، بطريقة جديدة تكلم عن اللامتناهي،وقد اقر الجميع بأن اللامتناهي شيء بالذات لا يحمل على شيء آخر، إذ أنه جوهر قائم بذاته.ولكن الفيثاغوريين ظنوا أن اللامتناهي يوجد في الأشياء المحسوسة "لأنهم لم يجعلوا الأعداد مفارقة" وكل ما هو خارج عن السماء يعتبر لا متناهيا. أما أقلاطون فقد قال على التكس من هؤلاء بأنه لا يوجد أي جسم خارج السماء بما في ذلك المثل. ولهذا السبب قالمثل لا توجد في أي مكان، أما بالنسبة للامتناهي فإنه يوجد في الأشياء المحسوسة وفي الأفكار على السواء. وعند أفلاطون يوجد نوعان من اللامتناهي وهما" الأكبر والأصغر عن أفلاطون راجع الجزء الأول من تاريخ الفكر الفلسفي للمؤلف".

لانهائية، وفعل الكون الذى لا ينقطع، فإن ذلك يرجع إلى لا نهائية المصدر التى تصدر عنه الأشياء، وكذلك من ملاحظتهم أن الشيء المحدود إنما يحده شيء آخر وهكذا، بحيث لا يوجد في النهاية أى حد معين، واستندوا أيضا إلى معاينتهم لحركة الفكر في تسلسل الأعداد وزيادة المقادير، والتقدم نحو مكان خارج العالم(1).

والواقع أن اللامتناهى لا يمكن أن يكون جوهرا أو كيفية أو مقوما. ويؤيد قولنا هذا دليل مستمد من تعريف الجسم ودليل آخر قائم على اعتبار طبيعة الأعداد، وأدلة فيزيقية أخرى. فالقول بجسم لا متناهى لا يتفق مع تعريفنا للجسم لأن هذا الجسم اللامتناهى يستحيل وجوده فى الواقع إذ أنه لا يمكن أن يكون مركبا أو بسيطا، وكذلك فإن القول بوجود أجسام لا متناهية يتعارض مع إدراكنا لحقيقة الكان(٢).

ولكن تبقى دعوى وجود اللامتناهى مستندة إلى لا نهائية الزمان وانقسام المقادير، ولكى نحل هذا الإشكال يجب أن نسلم بوجود اللامتناهى في درجة أقل من الوجود الفعلى، أى أن نحمل عليه وجودا بالقوة من نوع خاص به بحيث يبقى دائما بالقوة ولا يتحقن أبدا بالفعل ("). وعلى هذا فاللامتناهى هو ما يمكن الاستمرار في قسمته دون (توقف كالمقدار، فيمكن مثلا تقسيم المقدار إلى جزئن، وكل جزء إلى جزئين آخرين وهكذا إلى ما لا نهاية. وبالنسبة للعدد يكون اللامتناهى هو ما يمكن الاستمرار في إضافة أعداد جديدة إليه بحيث تستمر الزيادة ولا تقف عند حد معين (")، ذلك لأن كلا من الانقسام إلى أجزاء والزيادة في الأعداد إذا توقفت، بطل قولنا باللامتناهى إذ أنه في هذه الحالة سيتحقق بالفعل، ويصير محدودا فنعرف صورته وشكله، فإن كان من الجواهر المفارقة فإنه سيصبح غير منقسم، وإن كان من

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢٠٢ (ب)،٢٠٤ (أ).

المرجع السابق -- الكتاب الثالث - ص ٢٠٤ (أ)،٥٠١ (ب).

المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢٠٦ (أ)، ٢٠٧ (أ).

بالحظ أن هذه الإشارة الأرسطية إلى لا تناهى الأعداد تتفق مع مـا ذكره أفلاطون عن الثنائي اللامحدود
 The Indefinite Dyad غير أن أرسطو يشير إلى إمكان اللاتناهى أى قبول العدد لمبدأ اللاتناهى بينما
 يشير أفلاطون إلى أن مبدأ اللاتناهى متحقق بالفعل فى الثنائي اللامحدود (راجع كتاب الفكر الفلسفى - الجزء الأول للمؤلف).

الأجسام الطبيعية أو الرياضية، فإنه سيصبح معين الشكل والصورة وعندئذ ويصير متناهيا. فليس اللامتناهي إذن مركبا بالفعل كما ادعى القدماء، ولا يستحق ما أضفاه عليه انكسماندريس من صفات سامية إذ أنه مضاد لمال هو تام وكامل، لأنه مادة مسن غير صورة وقوة لا تنتهى إلى الفعل ولا يوجد شيء خارج عنه. وبذلك تبطل حجج زينون لأنه افترض أن اللامتناهي في الزمان والكان متحقق بالفعل وهذا خطأ. وكذلك يمكن أن نرفض بالبراهين الخاطئة التي وضعت للتدليل على وجود اللامتناهي بالفعل أن فالفرق شاسع بين انقسام الخط إلى أجزاء لا متناهية بالفعل وبين إمكان انقسامه، ومن ثم يمكن عبور المسافة التي قال زينون عنها أنها لا متناهية في الانقسام بحيث كان يتعذر عبورها في نظره.

#### ٣-المكان:

بعد دراسة الحركة ودراسة اللامتناهي الذي يتعلق بها تعلقا ذاتيا من حيث أنه كم متصل، يبدأ أرسطو في استعراض اللواحق التي تتعلق بالحركة من خارج وذلك مثل المكان. فما طبيعة المكان وما حقيقة وجوده؟

يذكر أرسطو مبدئيا أنه يمكن إثبات وجود الكان من ملاحظة شغلنا لكان معين وانتقالنا من مكان إلى آخر، فإن ذلك يؤكد لنا أن المكان موجود ما دمنا نشغله بالفعل، وكذلك عندما نصب الماء من الإناء فإن الهواء يحل محله، هذا فضلا عما ساقه القدماء من أدلة متعددة على وجود المكان.

ويشير أرسطو إلى أنه قد تنشأ صعوبات من اعتبارنا أن المكان جسم، إذ كيف يحل جسم في جسم آخر؟. "فمن المستحيل أن يكون المكان جسما، لأنه في هذه الحالة سيجتمع جسمان معا"("). وستكون حدود الشيء هي نفس حدود المكان الحال فيه، وحدود المكان لا عنصر لها وليست مؤلفة من عناصر، وكذلك ليست علة وليس لها مكان بل هي تستمر في الاتساع بصدد كل زيادة " ويتساءل أرسطو عما إذا

المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص ٢٠٧ (أ) ، (ب) - ١٠٨٠()

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق- الكتاب الثالث - ص٠١ - ١- وفي هذا رد على زينون، راجع أيضا ٢١٠ ب ص ٢١ - ٢٦.

المرجع السابق- الكتاب الثالث -- ص٢٠٨ (أ) - ٢٠٩ (أ).

كان المكان صورة أو مادة<sup>(١)</sup> فيقول: إذا ميزنا بين ما هو نسبى في ذاته وما هو نسبي بغيره، فيجب أن نميز بين المكان المشترك الحاوى لجميع الأجسام والكان الخاص بكل جسم على حدة، فمثلا أنت الآن في السعاء لأنك في الهواء. . والهواء في السماء، وأنبت أيضا في الهواء لأنك على الأرض (والأرض في الهواء)، وكذلك أنت على الأرض أيضا لأنك في هذا المكان الذي لا يحتوى على أي شيء غيرك، فإذا كان المكان هو الغلاف الأول الذي يحوى كل جسم، فهو من ثم نوع من الحد وبالتالي فإن المكان يبدو على هذا النحو صورة كل شبيء.. وعلى العكس من ذلك، فإنه حينما يكون جزءًا للمقدار فإنه يصبح مادة. ومثل هذه الدراسة تبين لنا بوضوح تام أنه يصعب أن ندرك طبيعة المكان إذا افترضنا أنه (مادة أو صورة)، فمن المستحيل أن يكون المكان مادة أو صورة، إذ الواقع أن الصورة والمادة لا يمكن أن ينفصلا عن الشيء بينما يمكن للمكان أن ينفصل عنه، ذلك لأن المكان الذي كان فيه هواء نجد أنه قد حل فيه ماء.. وأيضا فإن المكان ليس جـزًّا ولا حالة، ولكنه منفصل عن كل شيء. يبدو في الواقع أن المكان شيء مثل الإناء من حيث كون الإناء مكانا يمكن نقله ، وهو كذلك ليس جزءًا من الشيء. وإذن كالمكان ما دام منفصلا عن الشيء فإنه لا يكون صورة، وما دام مجرد غلاف (حاو للشيء) لا يكون مادة"(١٠).

من هذا يتبين لنا كيف أن المكان ليس صورة أو مادة، وأنه نوعان: مكان مشترك يوجد فيه أكثر من جسم واحد، ومكان خاص يوجد فيه كل جسم على حدة، وإذا تحرك هذا الجسم فإنه يكون متحركا بالذات، أما المكان فإنه يتحرك بالعرض، وكما أن المكان ليس صورة أو مادة فيهو أيضا ليس فجوة بيل هو سطح حاو<sup>(7)</sup>. له طول وعرض، وبذلك يمكن تعريف المكان الخاص بكل جسم بأنه السطح الساكن للجسم الحاوى<sup>(3)</sup>، أعنى السطح الباطن الماس للجسم المحبوى، فالمكان الخاص إذن هو الحاوى الأول للجسم وهو مفارق له خارج عنه، وقد يتحرك الجسم الخاص إذن هو الحاوى الأول للجسم وهو مفارق له خارج عنه، وقد يتحرك الجسم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق- الكتاب الثالث - ص٢٠٩ (أ) - ٢١٠ (أ).

المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢٠٩ (ب).

<sup>(7)</sup> المرجع السابق - الكتاب الثالث- ص ٢١٠ (ب) - ٢١٢ (أ).

<sup>(4)</sup> المرجع السابق - الكتاب الثالث- ص٢١٢(أ).

ويتحرك معه المكان الذى يحويه فتكون حركة المكان بالعرض كما ذكرنا لأنه يكون ساكنا فى ذاته وغير متحرك، ويقال عن الجسم إنه فى مكان إذا وجد ما يحويه، أما إذا لم يوجد ما يحويه فإنه يكون كالعالم الذى يقال إنه فى المكان بالعرض لأنه ليس ثمة شىء خارج العالم فمكانه سطحه الظاهر فسحب، وكذلك النفس وهى غير مادية يقال إنها فى المكان بالعرض لأنها فى الجسم والجسم فى المكان.

يقول أرسطو بهذا الصدد "ثمت موجودات أخرى توجد فى المكان بالعرض مثل النفس والسماء. لا يوجد شىء خارج العالم كله، وبالتالى فإن جميع الأشياء توجد فى السماء، لأن السماء تشمل العالم كله. ولكن مكان العالم ليس هو السماء بل هو أطراف السماء الماسة للجسم المتحرك بحيث تكون كحد ساكن لمه ومن ثم فإن الأرض تكون فى الماء، والماء يكون فى الهواء وهذا الأخير يكون فى الأثير، والأثير يكون فى السماء، ولكن السماء لا تكون فى أى شىء آخر"(۱).

#### (٣) الخلاء:

وينتقل أرسطو بعد هذا إلى تناول مشكلة الخلاء بالبحث، وذلك بحسب النظام الذى أشار إليه فى مستهل كلامه عن الحركة، فيذكر أنه من الضرورى دراسة الخلاء لن البعض يعرف المكان بأنه جزء خال معد لقبول الجسم، وأن الخلاء مكان خال من الجسم، وأنه بدونه لا يمكن تفسير الحركة، والتغير فى الكثافة وفعل التغذى وما ينجم عنه من زيادة فى الجسم (٢).

يذكر أرسطو أن الجمهور يرى أن الخلاء امتداد لا يوجد فيه جسم محسوس وسبب ذلك أن الناس يرون أن كل موجود فيهو جسمى وأن ما هو جسمى فيهو محسوس، والمكان الذى لا يوجد فيه جسم محسوس يعتبر خلاء فكأن المكان المتلىء هواء يعتبر في نظرهم خلاء ".

ومن ناحية أخرى فإنه لما كانت الأجسام كلها ملموسة فإنه يتعين أن يكون لها وزن أى أن تكون ثقيلة أو خفيفة، وينتج عن هذا قياسا أن الخلاء هو مالا يوجد

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق - الكتاب الثالث - ص٢١٦ (أ).

المرجع السابق -- الكتاب الثالث - ص١٢ ٢ (ب).

<sup>🗗</sup> المرجع السابق – الكتاب الثالث – ص٢١٣ (أ)،(ب).

فيه ما له وزن، ولما كانت النقطة - وهى مبدأ الامتداد (والامتداد هو مبدأ الجسيمة الملموسة - لا وزن لها فهى لا ثقيلة ولا خفيفة، فإنها على هذا الأساس تصبح خلاء وكذلك الامتداد؛ وإذن فيمكن القول - بحسب هذا الاستنتاج - أن الخلاء مكان يوجد فيه امتداد لجسم ملموس، ومن ناحية أخرى فإن الخلاء لا يشغله جسم ملموس؛ ومن ثم فإن القائلين بوجود الخلاء يقعون في تناقض من حيث أنهم يقيمون الجسم الملموس في الملاء على أساس النقطة والامتداد وهما غير ملموسان ويوجدان في الخلاء، وإذا كان الخلاء في نظرهم فجوة أو فجوات في الملاء فإن الجسم كله - وأساسه الامتداد - سيشتمل على خلاء في تكوينه الأساسي(۱).

وهؤلاء المؤيدون لوجود الخلاء على اعتبار أنه ما لا يوجد فيه جسم ملموسة؟ وهل هل يستطيعون تفسير مفردات الأنوان والأصوات من حيث أنها غير ملموسة؟ وهل تعتبر في نظرهم خلاء لهذا السبب؟ إنهم يكتفون بالرد بأن هذه المفردات إذا كانت تستطيع استقبال ما هو ملموس فهي خلاء وإذا لم تكن كذلك فهي ليست خلاء.

وقد ظن الأفلاطونيون أن الخلاء هو المادة من حيث أن الخليط أو العماء أقرب إلى العدم، ولكن الحقيقة أن المادة لا تنفصل مطلقاً عن الأجسام المركبة منها، وإذا كان ثمت خلاء فإنه لا يوجد فيه جسم أصلا.

ويتعين القول إذن بأن الخلاء لا وجود له سواء كمفارق أو غير مفارق، إذ لا وجود لفجوات بين الأجسام أو ثناياها.

ويزعم القائلون بالخلاء أنه تتعذر الحركة بدونه. فالخلاء في نظرهم هو علة الحركة وهو الذي تحدث فيه الحركة. ولكن ارتباط الخلاء بالحركة ليس ضروريا. إذ أن الخلاء ليس شرطا ضروريا لإتمام الحركة. وهذا منا لم يفطن إليه مليسوس<sup>(۱)</sup> ولهذا فقد قال بامتناع الحركة لانتقاء الخلاء ومن ثم فإن الوجود في نظره واحد ساكن.

ولكن الواقع أن التغير يتم في الملاء مع انتفاء الخلاء وكذلك تحدث الحركة المكانية في الملاء عن طريق حلول جسم محل جسم آخر بالتبادل دون حاجة إلى

<sup>(</sup>۱) م.س ۲۱٤(۱).

۱) م، س-۲۱۳ (ب) سطر ۱۲.

فجوات خلاء خارج هذه الأجسام ويمكن ملاحظة ذلك في دوامات الأشياء المتصلة في السوائل وذلك حينما نلقى حجرا في الماء.

"ومن ناحية أخرى فإن التكائف يحدث لا بضغط الخلاء بل بطرد ما يوجد في الجسم كما يطرد الماء الهواء الذي يحويه عن طريق الضغط"(١).

وكذلك فإنه يمكن أن يزيد حجم الأشياء لا بسبب إضافة الجديد إليمها فحسب بل أيضا عن طريق التغير الكيفي وذلك كما في حالة تحويلنا للماء إلى هواء.

وعلى الجملة فإن القول بالخلاء فيه افتراض لوجود وسط لا متناه يعوق حركة الأجسام الطبيعية. وكذلك فإن التجربة لا تعطينا أي شيء شبيه بالخلاء (").

فلا وجود إذن للخلاء سواء بالفعل أو بالقوة مفارقا أو غـير مفـارق والموضـوع الوحيد للتفير الذي يقبل الضدين أحدهما بالفعل والآخر بالقوة هو المادة أ

### ٤- الزمان:

بعد أن تناول أرسطو فكرة اللامتناهى والخلاء والمكان يعرض لمتعلق آخر من متعلقات الحركة وهو الزمان، فيبحث عن طبيعة الزمان وتعريفه وصلته بالحركة وبالموجودات. ومشكلة الزمان من أهم المشاكل الفلسفية وتظهر لنا أهبيتها حينما نعقد مقارنة بين زماننا النفسى الشعورى وزمان الموجودات الخارجة وحينما نقابل بين الزمان المنقضى والزمان الأبدى المطلق، وأيضا حينما تطلعنا الذاكرة عمل تدفق الزمان وتراجعه إلى الماضى الذى يتجه إلى الإيغال في القدم كلما تقدمت بنا السنون.

يبدأ أرسطو كلامه عن الزمان بقوله: إن الزمان غير موجود في ذاته فهو كالخلاء ليس له وجود ذاتي وإنما يتراءى لنا وجوده في غموض دون أن نتمكن من تعيينه وتحديده، فما مضى من زمان قد انقضى، وأما المستقبل منه فإننا نجهله وما نسميه حاضرا فإنه يزول باستمرار في اللحظة التي نقول عنه فيها إنه حاضر ويتحول في الحال إلى ماض – وإذن فأجزاء الزمان وهي الماضي والحاضر والمستقبل، إن هي إلا أقسام اعتبارية لا وجود لها في الحقيقة(1).

<sup>(</sup>۱) م. س – ۲۱۶ (ب).

۳ م. س-۲۱٦(أ)، (ب). <sup>-</sup>

۱۵ م. س ۲۱۷ (أ).

۵) م.س-۲۱۹ أ.ب.

وقد يذهب البعض إلى أن (الآن) هو جزء الزمان وأن الزمان مؤلف من آنات أَيْ أَجِزاء متشابهة يتركب منها الزمان المتصل، والواقع أن (الآن) ليس جـزء الزمـان-فلا وجود له في ذاته إذ أنه لا يمكن أن يبقى كما هو أو أن يتغير من شيء إلى شيء آخر، بل على العكس من ذلك نجد (الآن) يتلاشى كلية وينحسر دون رجعة، فالزمان إذن امتداد معين بين أطراف مختلفة، وهو مجـرى دافـق لا يمكـن إيقافـه أو تحديده وقد اعتقد القدماء خطأ - بناء على مالا حظوه من أن الزمان في انقضاء مستمر اعتقدوا أنه الحركة الدائرية للعسالم أو أنه فلك العالم. والقائل بأن الزمنان حركة إنما يغفل صدور الحركة عن المتحرك وكيف أنها متعلقة به تعلقا أساسيا". وكذلك فالحركة ليست متصلة اتصالا مباشرا بالزمان إلا من حيث أن الحركات تتم في المكان، والزمان في كل مكان. فالزمان إذن مشترك بين الحركسات وثمت علاقة بين الحركة والزمان تجعل الزمان لا ينفصل أبدا عن الحركة فهو مشترك بين الحركات، وكذلك فإن الزمان هو الذي يعد الحركة ومن ثم فيهو مقياسيها ٢٦٠ ، ولكن الحركة قد يكون من بينها البطيء والسريع بينما الزمان له هيئة رتيبة فهو إذن ليس حركة ولكنه كما قلنا يقوم بالحركة. وتحديد الزمان يتعلق بحالتنا النفسية، وتتأثر هذه الحالة بحركات الجسم، فالزمان متصل لأنه مشغول بالحركة، والحركة متصلة أيضا لأنها تتم في مكان متصل، فيكون لدينا إذن الكان المتصل الذي تتم فيه الحركة المتصلة ثلك التي تكون متصلة لأنها تتم في زمان متصل، فالزمان إذن يرجع إلى الحركة، والحركة ترجع إلى الكان. ونحن نجد في كل من هذه التعلقات الثلاث متقدما ومتأخرا، ولا حقا وسابقا، إلا أن علاقة المتقدم والمتأخر هذه هي الخاصية الأساسية للزمان، ومن هذا ينتج لنا تعريف الزمان بأنه "عدد الحركة بحسب المتقدم والمتأخر"، أو أن الزمان عدد معدود كالأشياء المعدودة فهو مؤلف من مراحل متمايزة يتلو بعضها بعضا وبذلك يمكن عدها<sup>00</sup> والذي يعد هذه المراحسل هو النفس، فبإذا لم

۱) م. س۲۱۸ (ب).

<sup>(</sup>۱) م. س-۲۲۱ (أ) س ١-٠٥

Time is a measure of motion and of being moved and it measures the motion by determining a motion which will meesure exactly the whole motion.....

Further "To be in time" means, for movement, that both it and its essence are messured by time.

توجد نفس تشعر بالزمان وبعده فلن يوجد زمان ما يل توجيد الحركية وحدها في المكان ولا يوجد ما يعدها أي النفس. والنفس هي التي تقييس الزميان وتعتبره كلا واحدا يتألف من ماض وحاضر ومستقبل(۱).

وقد يعتقد البعض أن (الآن) وهو طبيعة الزمان وماهيته جـز، للزمـان، ذلك لأنه يرتبط به ارتباطا وثيقا، فهو الذي يجعله متصلا وهـو الـذي يقسمه (١) ، ولكـن الواقع أن (الآن) حد الزمان. وأن الزمان لا جـز، لـه بمعنى أنـه ليس ثمـت وحـدة جزئية للزمان. ويعتبر (الآن) بداية جزء ونهاية جزء، وهو بالنسـبة للزمان كالنقطة بالنسبة للخط لا يمكن أن يقال إنها جزء الخط بل الصحيح أن يقال أن الخـط نقطة تتجه في اتجاه معين. فالزمان إذن آنات مترابطة تعدها النفس.

وللآن معنيان: أولهما أنه حد الزمان، وثانيهما بمعنى "الحاضر القائم حالا" أى (فى هذه اللحظة)و (على التو) وفى كلا الحالين لا يبقى (الآن) كما هو بل إن خاصية التلاشى التى يتضمنها الزمان تقضى على كل معنى للآن ذلك أن الزمان ينقضى باستمرار فى تدفق دائم دون اعتبار لذاتية آناته (").

وإذا كنائت الأشياء جميعاً في الزمان فإن الموجودات الدائمة الخالدة كالعقول المحركة للكواكب والملائكة والله، لا يمكن أن يسرى عليها الزمان بل إن هذه الموجودات تظل في سكون دائم<sup>(۱)</sup> فكسأن السكون الذي أشار إليه الإيليون لا ينطبق إلا على المعقولات الخالدة التي لا تكون موضوعا للتغير، فهذه الموجودات الأزلية لا تتحرك إذ هي ثابتة، والزمان يتعلق بالحركة بل هو مقياسها كما سبق أن

<sup>(</sup>۱) م، س-۲۲۳(<del>آ)</del> س۲۰.

<sup>&</sup>quot;" if there cannot be some one to count, there cannot be anything that can be counted; so that evidently there cannot be number ... But if nothing but soul, or in soul reason, is qualified to count, there would not be time unless there were soul, but only that of which time is an attribute i.e if movement can exist without soul, and the before and after are attributes of movement, and time is these qua numerable".

m م. س–۲۱۹ (أ)، (ب).

<sup>(</sup>۱) م. س ۲۲۲ (أ) ،(ب) ..يقول أرسطو فقرة ۲۲۲ (أ) سطر ۱۰ وما بعده.

<sup>&</sup>quot;The now is the link of time.. (for it connects Past and Future time), and it is a limit of time (for it is the beginning of the one and the end of the other).

<sup>(</sup>٩) م، س – ۲۲۰ (أ) ، (ب) – ۲۲۱، (ب)

ذكرنا. ولهذا فإننا نجد عند أرسطو نوعين من الزمان: النوع الأول هو الزمان المطلق المتعلق بالأبدية، وهو زمان الموجودات الخالدة، ومن حيث أنه لا يمكن القول بأن هذه الموجودات ليست في الزمان أو خارج الزمان فتقول إنها في الزمان بالعرض.

أما النوع الثانى من الزمان عند أرسطو فهو الزمان الإنسان الذى يرتبط بشعورنا وهذا هو الزمان المرتبط بالحركة أى هو الذى نعده بالحركة، وهو أيضا الذى نقول عنه إنه لا يوجد بدون النفس لأن الزمان عدد، والنفس وحدها هى التى تعد.

والحركة التي ينصب قيام الزمان عليها قد تكون نموا أو نقصانا أو استحالة أو نقلة. ولكن النقلة هي الأولى بأن يعدها الزمان، إذ أنها تتم على نحو رتيب، وقد تكون النقلة في خط مستقيم، وقد تكون أيضا دائرة تستمر دون توقف، وهذه الحركة الدائرية الأخيرة تصلح أن تكون مقياسا للحركات الأخرى، وهي أكملها جميعا. فيتعين القول إذن بأن الزمان هو عدد هذه الحركة، وبالتالي يمكن الكلام عن دورة الأشياء في الوجود، وبعض القدماء كالفيثاغوريين وكذلك إخوان الصفا والإسماعيلية يخضعون نظام الأحياء في الوجود إلى تعاقب الأدوار والأكوار، وكذلك يتكلمون عن حتمية تأثير الحركات السماوية على الموجودات الأرضية ".

ومهما تباينت الأشياء التي يشملها الزمان ويعدها فإن الزمان يبقني واحمدا، ذلك أن وحدة العدد لا تتأثر باختلاف الأشياء المعدودة.

## التغير وأنواعه:

يعود أرسطو في الكتاب الخامس من (السماع الطبيعي) لدراسة الحركة بمعنى أوسع، فالحركة عنده تعنى التغير في الوجود بصفة عامة، وهو الذي يتم من طرف إلى طرف آخر ضده، فقد يكون التغير من اللاوجود إلى الوجود ويسمى كونا كتغير اللا أبيض إلى الأبيض، وقد يكون من الوجود إلى اللاوجود كتغير الأسود إلى اللاأسود، ويسمى في هذه الحالة فسادا، ولا يمكن أن نتصور حدوث تغير من اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود الى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود إلى اللاوجود إلى اللاوجود إلى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللاوجود الى اللاوجود إلى اللاوجود الى اللوجود الى اللاوجود الى المدى الم

<sup>(</sup>۱) م. س- ۲۲۳ (ب) - ۲۲۴ (أ).

٣) م. س- ٢٢٤(أ) ،(ب).

والتغير الذى ينصب على الجوهر وهو الكون والفساد يسمى بالتغيير الجوهرى. أما التغير العرضى، فهو ما يقع على الجسم المادى من حركات من حيث المكان والكيفية والكمية (۱)، وهذه مقولات ثلاث تتعلق بها حركات ثلاث على التعاقب، وهى النقلة والاستحالة، والزيادة والنقصان. ويؤكد أرسطو ضرورة التماس بين المحرك والمتحرك كشرط ضرورى لتمام حركة النقلة، وكذلك في حالة الزيادة أو النقصان.

أما الزمان والإضافة والفعل والانفعال، فإن أرسطو يرفض أن يجعل منها مقولات. فالزمان الذي كان يظنه السابقون مقولة بذاته جعله أرسطو - كما بينا - مقياسا للحركة بحسب المتقدم والمتأخر، أي أنه أصبح متعلقا بالحركة. وأما الإضافة فإنها لا تعتبر مقولة بذاتها عند أرسطو إذ أن التغير يقع على طرفيها.

يبقى الفعل والانفعال، وكل منهما تغير لا يمكن أن تحدده مقولة بعينها، فقد تكون للانفعال مع أى من المقولات الثلاث الأساسية أى المكان والكم والكيف(٢).

ويفصل أرسطو القول في الحركات المتعلقة بهذه المقولات الشلاث، وهذه الحركات هي النقلة والاستحالة والزيادة والنقصان:

أولا: أما النقلة أى الحركة الموضعية الظاهرة، فهى تختلف باختلاف الكائن المتحرك، فالكائن الحى له نقله تختلف عن الحجر، أى أن حركة الجماد ترتكز إلى مركز العالم، ثم أن هناك حركة الكواكب وهى حركة دائرية، وقد رأى المسلمون فيما بعد أن الكواكب ما دامت لها حركة دائرية فهى بذلك كائنات حية. ويمكن أن نقسم حركات الكائن الحى إلى حركة من طرف إلى طرف. ثم إلى حركة

<sup>(</sup>۱) م. س– ۱۳۳۵ (پ).

۳) م. س–۲۲۲(**۱)**، (ب).

ويشير أرسطو في هذا النص إلى غير المتحرك، فيقول أنه على أربعة أنواع: ما لا يتحرك أصلا كالصوت وهو غير مرلى،وما يتحرك بصعوبة،وما تكون حركته بطيئة في البداية،وما لا يتحـرك مـع قدرتـه على الحركـة بالطبع،ويسمى هذه الحالة الأخيرة بالسكون المضاد للحركة،فهو عدم حركة في موضوع من شأنه أن يتحرك (٢٢٦ ب-س١٥٠).

دائرية لا طرف فيها إلا من الوجهة الدائرية المحضة. ولعلنا نتساءل كيف يمكن تطبيق المبدأ العام الأرسطى على الحركة الدائرية، إذ أن أرسطو قد قال بأن الحركة تغير من طرف إلى ضده، ومن المعروف أن الحركة الدائرية لا تتوقف فيكف يمكن إذن أن يقال إن في هذه الحركة انتقالا من طرف إلى ضده؟

ثانيا: الاستحالة: وهى التى تطرأ على الكيف كتغير لون الجلد فى حالة الانفعال أو الرض. ولا يجب أن نخلط بين هذا النوع من التغير الكيفى، وبين التغير الجوهرى الذى يتم بإحلال صورة مكان صورة.

ثالثا: أما الزيادة والنقصان: فهى التغير الذى يطرأ على الكم وذلك كما يكبر الطفل ويصبح شابا يافعا، وحينما يضمر الريض لقلة الغذاء.

ويلاحظ أن لكل حركة بداية ونهاية، وتنتهى الحركة إلى السكون وذلك عندما تتحقق إمكانياتها كلها أو بعضها فى الوجود، وليست الحركة فعلا بنفس المعنى الذى نطلقه على الصورة أو الماهية. إذ هى فعل ما هو بالقوة "أى شىء متحرك"لا باعتبار صورته أو ماهيته فى ذاتها. بل باعتبار هذه الصورة متحركة فسحب، وإذن الحركة كفعل لا تتعلق بالصورة أو الماهية فى ذاتها إذ أن هذا يعتبر تغيرا جوهريا بل إنها فعل بالعرض بالنسبة للصورة أو للماهية وهذا الفعل هو كون الصورة أو للماهية متحركة.

أما قول أرسطو بأن الحركة تنتهى إلى السكون عندما تتحقق سائر إمكانياتها فذلك مثلا كالطفل: فإنه يكبر وينمو لأنه حاصل فى جسمه على إمكانيات النمو التى توصله إلى دور الشباب وإلى حدود النمو الذى تقتضيه صورته، فإذا ما تحققت هذه الإمكانيات، أى إذا ما تحقق له هذا النمو بحسب الصورة سواء كانت صورة النفس كمحرك أو صورة الجسم كمتحرك، فإن حركة ذلك النمو تقف وتسكن أى أن هذا النمو لا يستمر بغير حدود، بل يتوقف عندما يحقق ما تقتضيه طبيعة الجسم النامى، ويبقى أن إمكانيات النمو هذه متعلقة بصورة الطفل أو بالشيء المتحرك، فليس للحركة من معنى إذن إلا فى علاقة صورة مع مادة أى فى علاقة ما هو بالقوة.

أما قول (أرسطو) إن الحركة لها بداية ونهاية فإنه يفسره بالتغير من ضد إلى ضد(١٠ ، فإذا تحول شيء ما إلى السواد مثلا فمعنى ذلك أنه كـــان قبــل ذلـك غـير أسود، وإذا كبر شيء ما فمعنى ذلك أنه كان صغيرا قبل أن يكبر، وإذا سقط حجر من أعلى إلى أسفل فذلك يعنى أن الحجر كسان في أعلى قبل سقوطه. وإذن فكل حركة إحلال تتم بين ضدين : من أعلى إلى أسفل، من أبيض إلى أسود. فالحركة إحلال ضد مكان آخر، ويتعين شرط آخر في الحركة وهو أن بدءها ونهايتها يجب أن يكونا من جنس واحد. فالحركة تتم من لون إلى لون آخر، ومن مكان إلى مكان آخر، وليس من لون إلى مكان مثلا. وهناك ثلاثة أجناس عليسا للحركة وهي النقلة والاستحالة والزيادة والنقصان: وتتحقيق هذه الأجنياس في ثلاث مقولات - كما ذكرنا وهي المكان والكيف والكم على الترتيب (٢) وفي أنواع الحركة الثلاثة نجد أن الحركة تكون بدايتها عدم صفة أو وضع ما، ونهايتها التي تصل إليها هي الحصول على هذه الصفة أو على هذا الوضع فالحركة تبدأ كما قلنا من اللاأبيـض وتنتهى إلى الأبيض، ومن اللاموسقى إلى الموسيقى، فلحظة تحرك الشيء بفعل الحركة هي لحظة عدم الصفة التي يكون عليها قبل الحركة؛ ويبقى أن عدم الصفة السابقة على الحركة وامتلاك الصفة الجديدة التي انتهت إليها الحركة، يبدو أن هاتين الحالتين تتمان في موضوع ثابت لا يتغير، له صورة معينة كالإنسان مثلا.

#### الكون والفساد :

لنتساءل في النهاية لماذا لم يضف أرسطو الكون والنساد إلى الأنواع الثلاثة للحركة ويجعلها جنسا رابعا لها. والواقع أن أرسطو فعل ذلك بادى الأمر ولكن سرعان ما استبعد هذا الرأى، لذلك أن الحركة بأنواعها الثلاثة تتم من الوجود إلى الوجود مع بقاء الصورة الجوهرية على ما هي عليه، ولذلك فيمكن اعتبار هذا التغير في الحركة تغيرا بالعرض. أما في حالة الكون والفساد فالتغير (ألا جوهري ينصب على الصورة أو هو ميلاد صورة في حالة الكون واختفاء صورة في حالة الفساد، أو

<sup>(</sup>۱) م. س ۲۲۶ – ب = ۱۲۹ = ۲۳۹ س ۱۶ – ۲۱ – ۲۳۰ ب.

۳) م.س۲۰۰ب

التغير الجوهري-كالتغير الكيميائي الذي يحدث لجأة دون سابق مقدمات"

بمعنى آخر هو انتقال من اللاوجود إلى الوجود أو بالعكس، وإذا كانت الحركة هي انتقال من الضد إلى الضد فإن ذلك لا يمكن أن يحدث بصدد الصورة أو الجوهر، ذلك أن الجوهر لا ضد له ولذلك فإن التغير في حالة الكون والفساد يحدث فجأة ويطريقة غير متصلة، وليس كالحركة التي قد تتم بالتدريج في الزمان أي بطريقة متصلة.

أما التغير العرضى فهو الذى يتم بالتدريج وينبه أرسطو إلى أنه لا يجب الخلط بين الكون وبين الحركة التى تطرأ على المادة وتعدها لاستقبال صورة التمثال، والتغيرات التى تطرأ على البذرة وتعدها لاستقبال الصورة التى ستكون عليها بعد استنباتها، فإن هذه التغيرات التى تدرسها العلوم لا تعد "كونا"، بل هى حركات ممهدة للكون أى لحلول الصورة، وقد تحدث هذه الحركات وتنتهى فى نفس الوقت الذى تحل فيه الصورة.

ولنعرض في النهاية إلى البواعث التي أدت بأرسطو إلى وضع نظريته في الحركة. ويسهل علينا إذا تتبعنا المذاهب السابقة على أرسطو أن نتبين الهدف الذي يرمى إليه من وضعه لهذه النظريه، فقد كان (هرقليطس) يسرى في الحركة سيلانا مستمرا، أما (بارمنيدس) كما نعرف فقد نفى الحركة وبالتالى الكثرة وأثبت بدلهما السكون والوحدة، وحاول (أفلاطون) أن يوفق بين هذين الاتجاهين فقبل مبدأ للمالم هرقليطس وجعله مبدأ للعالم المحسوس، أما مبدأ بارمنيدس فقد جعله مبدأ للمالم المعقول. ولكنه وجد صعوبات جعة بصدد تفسير العالم المعقول على ضوء مذهب بارمنيدس؛ وقد أشرنا في كلامنا عن أفلاطون إلى أنه انتهى إلى إقرار فكرة التداخل بين المثل لكي يوجد نوعا من الاتمال والحركة والكثرة، وحينما أراد أن يتكلم عن الكثرة التي تقوم في الحركة وضع مبدأ الثنائي اللامعين أو اللامحدود. أما أرسطو فقد رأى في القول بالتغير المستمر نفيا للصورة الثابتة وهو ما يعد أيضا نفيا لموضوع العلم إذ أن هذه الصورة هي الموضوع الحقيقي للعلم، فإذا كانت متغيرة دائما تعذر أن تكون موضوعا لأي إدراك وقد أشار أرسطو إلى أن موقف هرقليطس قد دفع بافلاطون

<sup>(</sup>۱) م. س-۱۱۲۰۳.

إلى التسليم بوجود عالم آخر معقول يصون به العلم ويجد فيه موضوعا لدراسته، ولكن أرسطو يقول عن نفسه إنه سيحاول أن يجد صورة العلم في عالمنا هذا لا أن يفر إلى عالم آخر كما فعل أفلاطون: ذلك أن فلسفة أرسطو تفترض أن هذا العالم هو الوجود الحقيقى؛ ومن المكن -- عن طريق الاستقراء - أن نجد في العالم هو الوجـود الحقيقي؛ ومن المكن - عن طريق الاستقراء - أن نجد في العالم مجموعة من الحركات يحدد بعضها حالات بدء وبعضها الآخـر يحـدد حالات نهايـة للحركـة، ومن ثم فليس هناك أي أساس للقول بالتغير المستمر للصور الجوهرية، ذلك أن المشاهد في الواقع أن الصور تبقى كما هي وأننا نستطيع التعرف علىي زيـد أو عمـرو أو حيوان ما أو نبات ما في أوقات مختلفة وإلا لما أمكن التفاهم والاتصال. ونجد أرسطو يقول "إن تجربتنا تدلنا على أن التفاهم والاتصال والتعرف على الموجودات الخارجية. كل هذه الأفعال نحس بأنها قائمة، فإذن لا يمكن القول بأن الصور الجوهرية في تغير مستمر، ويلزم عن هبذا الموقف نفى سبق القوة على الفعل أو اللامعين على المعين. فعند أرسطو الفعل أو الصورة يتقدمان على القوة أو المادة. وينتج عن هذا أن الصور التي هي موضوع العلم تكون قديمة ثابتة. وتبقى هذه الصور الجوهرية العلل الغائية التي توجه سلسلة التغيرات العرضية التي تطرأ على المادة.

وإذن فقد انتهى أرسطو إلى رفض موقف هرقليطس. وكذلك موقف أفلاطون الذى يقول بالجواهر الأزلية المعقولة. واعتبرها جواهر ثابتة لا تقبل أى نوع من التغير أو الحركة. أما الجواهر الأولى فهى الصور المتشخصة الموجودة فى هذا العالم. وهذه إحدى النتائج الهامة لمذهب أرسطو فى الحركة.

#### مصدر الحركة:

بعد دراستنا للحركة فى ذاتها وأنواعها ومتعلقاتها يجب أن نوضح مصدرها وعلاقاتها بالمحرك والمتحرك. وعلى الرغم من أن أرسطو سيفصل القول عن هذا الموضوع فى "المتيافيزيقا" إلا أننا يجب أن نشير إليه ونحن بصدد علم الطبيعة.

إن كل متحرك لا بد أن يتحرك بواسطة شيء آخر، فللحركة مبدأ بالضرورة، إذ لا يتحرك أى شيء تلقيائيا من نفسه كما أدعى الطبيعيون الأوائل الذين ركبوا الحركة في ذات الموجود الطبيعي، فأصبح الموجود حاصلا بالطبع على

مبدأ حركته وسكونه، وعند أرسطو لا يتضمن أى موجود القدرة على الحركة بدون محرك، فالقانون الأول للحركة عنده "أن كل ما يتحرك فإنما بفعل شيء ما" ويقتضى ذلك أن ننتهى إلى ضرورة التسليم بوجود حركة أولى ومحرك أول وتلك استنادا إلى استحالة التسليم بوجود حركة لا متناهية في زمان لا متناه. يقول أرسطو "إنه لما كان كل متحرك إنما يتحرك بفعل شيء ما بالضرورة سواء أكان متحركا بفعل شيء متحرك أو كان هذا المتحرك الأخير متحركا بفعل متحرك آخر متحرك أيضا وهذا الأخير بفعل متحرك أخر وهكذا، فإنه يجب بالضرورة الوقوف عند محرك أول وإلا نستعر إلى ما لا نهاية (١).

ثم أن هذا المحرك الأول الذى أثبته أرسطو لا يمكن أن يكون متحركا لأنه سيكون حينئذ في حاجة إلى محرك، ولهذا لزم القول بمحرك أول ثابت يحرك ولا يتحرك .

يضيف أرسطو إلى هـذا قوله الله بضرورة تماس المحـرك للمتحـرك، إذ لا يجب الفصل بينهما، ويصدق هذا بالنسبة للنقلة والاستحالة والزيادة والنقصان علـى السواء(۱).

ثم أنه يجب التمييز بين نوعين من الحركة يتطلب كل منها نوعا خاصا من المحرك، وأولهما حركة الكائن الحى ومبدأ حركته وهي النفس، إذ أنها تحرك الجسم، فالنفس هي المحرك والجسم هو المتحرك، وقد تتم الحركة أيضا بين قوى النفس فتكون إحداها محركا والأخرى متحركا وذلك في حدود اتصال هذه القوى بالجسم.

أما النوع الثاني من الحركة فهو حركة الجماد أو الكائن غير الحي، وهذه تقتضى محركا من خارج يحرك غير الحي بحسب صورته، وكذلك بحسب

<sup>(</sup>ا) مبس-۱۲٤۳.

۳ مس۲۲۲ ب.

١٦ وقد أشرنا إليه في موضع سابق.

<sup>(</sup>۴) ۲۶۳ آ.پ.

الصورة التي يقصد إليها المحرك من تحريكه لهذا الجسم، وإذن فالمحرك يفعل على حسب صورته، فإذا ما قبل الشيء على حسب صورة الشيء فإذا ما قبل الشيء الحركة فإنه يتحرك بصورتها وعلى حسبها.

#### قدم العالم والحركة:

يدلل أرسطو على قدم العالم وأزلية الحركية والزمان. ويلاحظ أن معظم الفلاسفة الدينيين قد عارضوا قوله هذا بقدم العالم لمناقضته لفعل الخلق الإلهبي، والأن إثبات وجود عالم قديم إلى جوار الله يعد شركا أى إثباتا لعالم قديم إلى جوار القديم الأولى، ولأرسطو حجج كثيرة على قدم العالم والحركة ولكن لديه حجـة هامـة نشير إليها أولا وهي قوله: إن العلة الأولى ثابتة أي أنها كما هي دائما لها نفس قدرتها على الفعل، وأنها تحدث دائما نفس معلولها، فلـو افترضنا أنـه كـان هنـاك سكون في وقت ما ولم تكن ثمة حركة فإن معنى ذلك أنه لن تكون هناك حركة بعد ذلك، وإذا فرضنا أن هناك حركة صادرة عن العلة الأولى فإنها ستستمر قدما وتبقى كما هي لأنه إذا افترضنا أن العلة الأولى ظلت ثابتة زمنا ما؛ ثم صدرت عنها حركة تكون هي سبب العالم وحدوثه فإننا نتساءل بدورنا ما الذي رجح في ذات العلمة الأولى إحداث هذه الحركة في الوقت الذي أحدثت فيه ولم تحدث في وقت آخر غيره، لا بد أن ثمة مرجحا اقتضى حدوثها في الوقت الذي استحدثت فيه بالصورة التي حدثت بها. وإذا سلمنا بهذا فكأننا نسلم بوجود تغير في العلة الأولى، وقد افترضنا أنها ثابتة على الدوام. وإذن فإننا نقع في تناقض مرده أننا نقول بأن فعل الحركة فعل محدث، لهذا يجب التسليم بقدم العالم والحركة. واستنادا إلى هذا البرهان على قدم العالم برد أرسطو على انكساغوراس الذى ذكر أن العقل ظل ساكنا زمنا لامتناهيا ثم حرك الأشياء - مؤكدا استحالة هذا الرأى لأنه يعنى أن العلة الأولى متغيرة وقد افترضناها ثابتة، فيلزم أن نرفع عنها الحركبة المحدثة في الزمان وأن نسلم بقدم الحركة.

وكذلك يفند أرسطو المرأى القائل بأن العالم يمر بدور حركة يعقب دور سكون، فيتساءل عن المرجم لوجود سكون بعد الحركة ثم للحركة بعد السكون؟ وله

حجم كثيرة يثبت بها قدم العالم والحركة بعضها متعلق بقدم الهيول وبعضها يحاول فيه إثبات قدم الحركة بقدم المتحرك والمحرك والزمان.

على أنه يجب الإشارة في النهاية إلى أن مباحث العلم الطبيعي عن أرسطو تتجه في تفصيلاتها إلى إثبات أزلية الطبيعة أى قدم العالم: فقد سبق أن أشرنا إلى قدم المادة، وقدم الصورة الطبيعية، وكذلك قدم الحركة ورجوعها إلى محرك أول قديم يحرك ولا يتحرك، ثم بينا أخيرا ارتباك الزمان بالحركة وبالمكان. وهكذا نرى صورة متكاملة لعالم قديم يتعارض تماما مع فعل الخلق القائم على الإحداث في الزمان حسب التفسير الديني للخلق. وسنرى هل سيصلح القول "بالإبداع، كحل وسبط بين "الخلق" والقول "بالقدم".

# الفصل السادس النفس عند أرسطو

#### ١--دراسة النفس جزء من العلم الطبيعي

دراسة النفس عند أرسطو تدخل فى العلم الطبيعى إذ أنه يقول لنا إن دراسة النفس تعين على دراسة الحقيقة الكاملة وبخاصة فيما يتعلق بالموجودات الطبيعية لأن النفس على وجه العموم مبدأ الكائن الحيى. ويفهم مما كان يقصده اليونان بلفظ Psychè الشعور ويطلقونه للدلالة على ظواهر الحياة من تغير ونمو وتحول وتعقل وإذن فقد كانت النفس على هذا الأساس مبدأ الحياة، وتكون دراسة النفس في نظرهم دراسة للحياة وظواهرها.

ولما كان الكائن الحى يقوم على مبدأين، هما الصورة والهيولى على رأى أرسطو وكانت النفس هى صورة همذا الكائن – وقد بينا أن العلم الطبيعي يدرس الموجودات الطبيعية المتحركة بالنمو والنقصان – لذلك فإن دراسة النفس تدخل تحت هذا العلم. فعلم النفس على هذا الاعتبار يدرس الموجودات الطبيعية المركبة من صورة وهيولى.

ويدلل أرسطو على هذا الرأى بعدة أدلة منها:

- ۱- أن الانفعالات كالغضب والخوف لا تصدر عن النفس وحدها بل عن المركب عن النفس والجسم، ففي الغضب مثلا نجد أن الذي يحدث هو انفعال نفسي يصاحبه تغير جسمي.
- ٢- الإحساس: فعل النفس بمشاركة العضو الحاس المعد لإدراك المحسوس كالعين
   والأذن فلا يمكن أن يقال على فاقد العينين إن له قدوة الإبصار، ذلك أن هذه
   القدرة على الإبصار مرتبطة بالعين كعضو له.
- ٣- التعقل: وهو خاص بالنفس إلا أنه لا يمكن أن يقوم إلا على أساس التخيل،
   والتخيل لا يتحقق بدون الجسم: إذن فجميع الأفعال النفسية في الأجسام
   الحية متعلقة بالجسم وداخله في العلم الطبيعي.

#### ٢-كتاب النفس لأرسطو:

ونجد دراسة النفس في كتاب النفس وفي الطبيعيات الصغرى.

وقد رتب الشراح كتب أرسطو، فجعلوا الكتب المنطقية أولا، ثم الكتب الطبيعية وألحقوا بها كتاب النفس، وأخيرًا ما بعد الطبيعة:

ولواحق كتاب النفس أى الطبيعيات الصغرى، تبحث بالتفصيل فى بعض السائل الجزئية، التى يتعرض لها كتاب النفس، فنجد أرسطو يفصل القول فى البصر، والسمع، و الشم، والذوق، واللمس فى كتاب الحس والمحسوس، وهو لا يخرج فى هذا الكتاب عن مضمون نظريته فى كتاب النفس. ثم يتكلم عن قوانين تداعى المعانى وارتباطها فى كتاب الذكر والتذكر. وهو يتناول أيضًا موضوعات سيكلوجية أخرى فى عدة كتب. أهمها النوم واليقظة والأحالم. وله رسائل أخرى تنزع إلى نفس هذا الاتجاه وهى فى طول العمر وقصره، وفى الحياة والموت وفى التنفس. أما كتاب النفس. فهو المبحث الرئيسي فى النفس.

ويذكر لنا صاحب الفهرست، أن حنين نقله إلى العربية وشرحه ثاميستيوس Themestuius ولخصه الإسكندر الروديسي في نحو ١٠٠ورقة، وحرر ابن البطريق جوامع له، ونقل اسحق شرح ثاميستيوس إلى العربية، ثم شرحه ابن رشد فيما يعرف بالشرح الكبير. ولخصه فيما يعرف بالشرح الصغير، ولكنه في تلخيصه هذا يمزج آراء أرسطو في النفس بآرائه هو أي آراء ابن رشد وقد ترجم هذا الكتاب بعد عصر النهضة إلى معظم اللغات الأوربية الحديثة وظل أساسًا لعلم النفس إلى عهد قريب.

ينقسم كتاب النفس إلى ثلاث مقالات.

المقالة الأولى: في مذاهب القدماء الرئيسية في النفس: ولهذه الآراء أهمية تاريخية كبرى لأنها تعتبر أحد المصادر الرئيسية لآراء الفلاسفة السابقين على سقراط، ولو أنه يلاحظ أن أرسطو يحور آراء القدماء حسب مذهبة تعهيدًا للرد عليهم.

المقالة الثانية: في تعريف النفس حسب قبول أرسطو "إنها كمال أول لجسم طبيعي آلى". وفي دواعي القول بهذا التعريف، ثم في الكلام عن القوى الحاسة.

المقالة الثائثة: وهى فى النفس وقواهنا، وفى القوى المحركة إجمالا، وقد كان لهذه المقالة الأخيرة تأثير كبير على فلسفة أفلوطين وفلسفة القرون الوسطى بوجه عام، فقد أثارت مشكلة العقل المفارق مناقشات كثيرة رد فيها فيليبون على الإسكندر الأفروديسى وأفلوطين، وكذلك فعل ابن رشد، ويرجع هذا كما سنرى إلى غموض نص أرسطو فى كلامه عن العقل المفارق، وتفسير الإسكندر لهذا النص واعتباره هذا العقل خارجاً عن النفس. وتسميته له بالعقل الفعال، وللإسكندر رسالة فى العقل فى العقل والمعقول يذهب فيها إلى هذا الرأى وقد حرر الفارابي رسالة فى العقل نشرت مؤخرًا تتضمن موقف الإسكندر هذا الذى أتبعه فلاسفة الإسلام باستثناء ابن رشد وأبى البركات البغدادي.

## **3-مباحث عامة حول دراسة النفس<sup>(۱)</sup>**

يذكر أرسطو أن المعرفة على اختلاف أنواعها شيء حسن وجليل، وهو يضع دراسة النفس في الرتبة الأولى بالنسبة لسائر ضروب المعرفة وذلك لأسباب منها: (١) - أن هذه الدراسة دقيقة أى أنها تتطلب كثيرًا من الدقة في البحث والاستقصاء: (٢) - أن موضوع هذه الدراسة للنفس أشرف وأسمى ما في الوجود الطبيعي: (٣) -أن دراستنا للنفس تكشف لنا عن جوانب الحقيقة الكاملة في ميدان العلم الطبيعي ذلك لأن النفس صورة الكائن الحي. ويتكلم أرسطو بعد ذلك عن غايته من بحثه أو من دراسته للنفس من بحثه أو من دراسته للنفس وجوهرها ثم دراسة ما يتعلق بطبيعتها من لوازم، ومعنى هذا أن أرسطو يريد أن يصل إلى معرفة ماهية النفس وذلك عن طريق تعريفها بالحد التام، وهو يتساءل عن المنهج الواجب اتباعه في هذه الدراسة، وعنده أنه لا يوجد منهج واحد لسائر العلوم

<sup>(</sup>١) المقالة الأولى- الفصل الأول.

بل لكل علم منهج خاص به، فثمة منهج خاص لعلم النفس يقوم على البرمان والقسمة، ويشير أرسطو إلى طريقة البحث بقوله إننا نبحث أولا عن الجنس الذى تقع تحته النفس، وهل هى جوهر أم شىء جزئى، كيف أم كم أم شىء آخر من المقولات. وهل هى بالقوة أم أنها كمال أول، هل تقبل القسمة أم أنه لا أجزاء لها؟. وهل سائر الأنفس من نوع واحد أم لا؟ وإذا كانت مختلفة فهل تختلف بالنوع أم بالجنس؟ وهل نبدأ فى البحث عن وظائف النفس أم النفس ذاتها؟ ويشير أرسطو إلى أن الاتجاه العام الذى كان سائدًا عند القدماء هو البحث عن النفس الإنسانية فقط ويريد هو فى هذا البحث أن يبين علاقة نفوس الحيوان وغيره من الكائنات الحية بنفس الإنسان. وهل تقع هذه النفوس كلها تحت جنس واحد أم لا؟

ويرى أرسطو أنه من الواضح أن العلم بالماهية لا يتيسر لنا قبل دراسة سائر أعراض الجوهر، لأننا إذا أمكننا دراسة هذه الأعراض استطعنا تعريسف حسد الجوهس بالماهية.. ينتقل أرسطو بعد هذا إلى دراسة وظهائف النفس. فيذكر أن الإحساس لا يتم بدون جسم وكذلك الفكر، لأن الفكر قائم على التخيل ولا يتحقق التخيل من غير الجسم، فلا يمكن أن تمارس النفس وظائفها بدون البدن، ولنن يكون للنفس وجود مستقل عن البدن. وعلى ذلك فإن جميع أحوال النفس توجد مع الجسم، فعندما يحدث أى انفعال في النفس يحدث معه تغير جسـمي، وإذن فـأحوال النفس صـور حالة في هيولي، ومن ثم فلا يجب أن نقول إن الغضب حركة هذا الجسم أو ذاك الجسم، بل الغضب يتم بالنفس والجسم معًا، ولذلك أيضًا كسان البحث في النفس مما يخص العلم الطبيعي سواء فيما يتعلق بأحوال النفس أو جوهرها. ويجمع أرسسطو في تعريفه للنفس بين تعريف الجدلي الذي يعرف الغضب مثلا بأنه الميل إلى الاعتداء، وبين تعريف الطبيعي الذي يصف الغضب بأنه غليان الدم المحيط بالقلب، فالأول يصف الصورة والثاني يصف الهيولي. أما أرسطو فيجمع التعريفين معاً ويضيف الصورة إلى الهيولي. ولما كان البحث في العلم الطبيعي يتناول الموجود من صورة وهيولى لذلك كان من الضرورى اعتبار علم النفس جزءًا من العلم الطبيعي. ويضع أرسطو النتيجة النهائية للفصل الأول من المقالة الأولى - وكان قد ذكر عده النتيجة في مستهل المناقشة، وهي أن أحوال النفس لا تصدر عن المركب من نفس وجسم.

#### 3- في تاريخ مداهب النفس<sup>(1)</sup>:

بعد أن تكلم أرسطو عن مذهبه وحدد مشكلات البحث وعرض لعلاقة علم النفس بالعلم الطبيعي مما يعد مقدمة لا غني عنها للاستمرار في دراسة هذا الموضوع، يعود فيستخدم المنهج التاريخي فيسترد مذاهب القدماء السابقين عليه في النفس حتى يميز بينها وبين مذهبه هو، وقد أجمل ما أجمع القدماء عليه من تمييز الكائن الحي عن غير الحي في صفتين هما: الإحساس والحركة، فمن حيث الحركة نجد أن جميع الفلاسفة الذين لاحظلوا أن الكائن الحلى يتحرك ذكروا أن النفس هي الأولى بفعل التحريك، وأنها من نفس طبيعة ما يتحرك. فالنفس في نظرهم هي المحرك وهي من نفس نوع الأشياء المتحركة أي أنها مؤلفة من العناصر التى قالوا بها. فطاليس وهو أول الفلاسفة يرى أن النفس قبوة محركة ويجعل هذه القوة المحركة سارية في جميع الأجسام فيقول إن المغناطيس له نفس لأنه يجذب الحديد ، أمسا ديوجين وانكسماس فقد قالوا إن النفس هي الهواء وهي تعرف وتحرك. ومنهم من قال بأن "النفس"جرم لطيف نارى الطبيعة وهو أول ما يتحرك ويحرك، وهيرقليطس من هذه الطائفة فقد قال بأن النفس نار أثيرية وأنها في تغير مستمر وقد استند القمايون إلى هذا المبدأ وقال إن النفس خالدة لأنها تتحرك حركة أبدية دائمة وقال هيبون إن النفس ماء.. أما كريتيل فقد قال إن النفس دم اعتقادًا منه بأن الإحساس أخص صفاتها وأن هذا الإحساس مرده إلى الدم. وبقى التراب فلم يقل أحد إن النفس تراب إلا هؤلاء الذين جعلوا النفس تتسألف من العضاصر الأربعة كأنباذوفليس فإنه جعل من ضمنها التراب فأنباذوقليس إذن ذهب إلى أن النفس مركبة من جميع العناصر وأن كل عنصر منها هو أيضًا نفس، وقال أيضًا بالأضداد أى المحبة والكراهية، وان النفس مؤلفة أيضا من قوى بالإضافة إلى العناصر، أما الفيثاغوريين وديموقريطس ولوقيبوس فقد ذهبوا إلى أن النفس نوع من النار والحرارة

المقالة الأولى،الفصل الثاني.

إلا أنهم أضافوا إلى رأيهم أن النفس مؤلفة من ذات نارية كرية الشكل لطيفة لكى تكون أسهل فى النفاذ إلى الأشياء، وذكروا أن النفس هى التى "تمنيح" الحركة للحيوانات وهى كذلك الصفة الجوهرية للحياة، ولكن فريقًا من الفيثاغوريين اختلفوا عن هؤلاء وقالوا أن النفس هى غبار الهواء، ومنهم من قال لا بل هى التى تحرك هذا الغبار، أما أفلاطون فيتفق معهم بقوله إن النفس هى التى تحرك ذاتها، والحركة عنده هى أهم خاصية للنفس، وأن كل شيء يتحرك بالنفس لكن النفس تتحرك بذاتها. ويذكر أرسطو أن السبب في قول هؤلاء الفلاسفة بهذه الآراء عن النفس هو أنهم لا يرون محركا إلا وهو نفسه يتحرك، فاختلط عندهم مفهوم المحرك بالتحرك. ولم يفطنوا إلى أن الذي يحرك غير الذي يتحرك، وعلى هذا فإن هؤلاء القدماء جعلوا الحركة في النفس تلقائية وألفوا النفس مما تتألف منه المادة.

ننتقل بعد ذلك إلى الصفة الثانية وهي الإحساس الذي تميزت به النفس بالإضافة إلى الحركة. والإحساس طريق المعرفة فمن حيث قولهم أن الكائن الحيي يعرف ويدرك الموجودات بالإحساس فقد خضعوا كلهم لمبدأ عام واحد هو أن الشبيه يدرك الشبيه، ولذلك فقد جعلوا النفس تتألف من العناصر التي تدركها. فمنهم من قال بعنصر واحد ومنهم من قال بعدة عناصر، وقال بعضهم إنها جسمانية وقال الآخرون إنها لا جسمانية؛ ومنهم من حمِع بين الجسمانية وغير الجسمانية، وقد تصور كل فريق من هؤلاء طبيعة النفس حسب رأيه في طبيعة العناصر حتى يجعل النفس قادرة على إدراك الموجودات. ويذكر أرسطو رأيًا لأفلاطون ولمدرسته يقولون فيه إن النفس عالمة ومحركة وأنها عدد يحرك نفسه، وهم يفسرون العقل والإدراك العقلي والظن والإحساس بالأعداد. فالأعداد تفسر وظائف النفس المركبسة من عناصر وهذه الأعداد من ناحية أخرى هي مثل الأشياء. والنص الذي يشير فيه أفلاطون إلى ذلك نص غامض، وتفسيره أن نفس "الحيوان بالذات" أى نفس العالم لا بد أن تكون مركبة من المبادى، الأولى التي توجد في عالم المثل خضوعًا للمبدأ القائل بأن الشبيه يدرك الشبيه، ففي عالم المثل نجد الواحد بالذات ثم نجد مثال الطول ومثال العرض ومثال العمق، وهذه هي أصول الأشكال الهندسية أي مثلها ولما كنان الجسم

المحسوس الذي نقابله في تجربتنا الحسية له طول وعرض وعمق، لذلك فإن النفس يجب أن تكون حاصلة على أصول هذه الأبعاد من أصولها الموجودة في جسم "الحيوان بالذات" أي العالم، ولهذا نجد أن أفلاطون يرى ضرورة تركب النفس مما يتألف منه الجسم، وشيء آخر هو أن أفلاطون يقابل بين هذه الأشكال الهندسية وبين الأعداد، فنهاك الواحد وبعده الاثنان وهي تقابل الطول، والثلاثة وهي تقابل العرض والأربعة وتقابل العمق - فكأن النفس حاصلـة على مبـادىء الأجسـام المعبر عنها بأعداد، ولذلك فأرسطو يقول إن النفس عند أفلاطون مركبة من نفس العناصر التي يتركب منها الجسم، ومن ثم فهو يدرج أفلاطون في نفس طائفة الطبيعيين مع اختلافهم عنه في طريقة تناول العناصر، ذلك أن أفلاطون لا يتكلم عن عناصر ماديـة تتألف منها النفس وتكون هي نفس العناصر الموجودة في المادة، وإذن فمذهب أفلاطون في نظر أرسطو يخضع للقاعدة العامة التي تقول بأن النفس تتألف مما يتركب منه الجسم استنادًا إلى القول بأن الشبيه يدرك الشبيه ويشذ عن هؤلاء جميعًا أنكساغوراس القائل بالعقل، والذي ميز بين العقل والنفس، فالعقل عنده – على عكس ديموقريطس -- علـة للحـس والنظـام" والحـس هـو الـذي يوحـد بـين العقـل والنفس"، أما العقل عند أنكساغوراس فهو مبدأ لجميع الكائنات وهو بسيط نقى وغير ممتزج، وإليه ترجع المعرفة وفعل التحريك، ولكن أرسطو بعد أن استعرض رأى انكساغوراس هذا وسمه بالغموض، قهو - في نظره - لم يوضح لنا كيف يعرف العقل الأشياء وبأى علة يعرفها؟ فقد قال بالعقل لكنه سكت عن تفصيل أى شيء بصدد العلة وطبيعتها.

والخلاصة أن هؤلاء الفلاسفة جميعًا يحدون النفس بصفات ثلاث هى:
الحركة والإحساس واللاجسمية، وترجع كل صفة من هذه الصفات إلى العناصر التى قالوا بها ما عدا أنكساغوراس. وعلى أيسة حال فإنهم ما داموا يقولون أن الشبيه يدرك الشبيه فلا بد أن تتركب النفس من سائر العناصر التى تكون موضوعًا لإدراك الحس والعقل.

#### ٥- النفس ليست متحركة بداتها(١):

وإذا كانت النفس مصدرًا للحركة -- كما يذكر أرسطو -- فإنها مع هذا ليست متحركة بذاتها فهى غير قادرة على تحريك نفسها، ومن شم فليست للنفس حركة ذاتية بل هى محرك غير متحرك، تحرك الجسم المتصل بها، إذ من المستحيل أن تكون للنفس حركة. ويذكر لنا أرسطو أنه قد بين فى موضع آخر - أى فى كتاب الطبيعة عند الكلام عن الحركة، وفى الميتافيزيقا حين الكلام عن المحرك الأول - أنه ليس من الضرورى أن يكون المحرك متحركًا.

وبعد هذه المقدمة يقسم أرسطو حركة الشيء على نحوين: فالشيء إما أن يتحرك بشيء آخر، وإما أن يتحرك بنفسه:-

اسفأما الشيء المتحرك بشيء آخر فهو الموجود في شيء يتحرك كالبحارة في السفينة؛ فهل تنسب للنفس مثل هذه الحركة أو يقال عنها أنها تتحرك بذاتها؟ ولكي يجيب أرسطو على هذا التساؤل، يفصل أنواع الحركة كما أوردها لنا في كتاب الطبيعة، ويقول: إن النفس لو كانت متحركة بواحدة أو أكثر منها لكانت النفس في الكان بالذات، مادامت هذه الحركات لا يمكن أن تتم إلا في المكان.

۲- فإذا كان من ماهية النفس أن تتحرك بذاتها فلا تكون الحركة لها بالعرض، بل يجب أن تتم حركتها كالجسم في المكان، وقد تبين لنا أن النفس ليس لها مكان طبيعي لتتحرك فيه فهي إذن لا تتحرك بذاتها.

يبقى أنها تتحرك حركة مشتركة أى أنها تتحيرك بشيء آخير هو الجسم الذي توجد فيه وهو الذي يتحرك في الحقيقة، وإذن فالنفس تتحرك بالعرض.

ينتقل بعد ذلك إلى الكلام عن موقف ديمقريطس فيقول إنه كغيره من فئة الفلاسفة التي ترى أن النفس تحرك الجسم الذي تحل فيه على النحو الذي تحرك به هي نفسها، فعنده أن الذرات الكروية التي تتألف منها النفس تتحرك تلقائيًا لأن طبيعتها ألا تبقى أبدًا في سكون فتدفع منها الجسم كله وتحركه وهذا يعنى أن ديمقريطس يسرى أن النفس متحركة ومحركة للجسم، فيتساءل أرسطو ردًا على

<sup>(</sup>١) المقالةِ الأولى= الفصل الثائث

ديمقرايطس بقوله: إذا كان الكون ظاهرة نشاهدها ونلمسها بالحس فكيف يكون فى مقدور النفس – أى الذرات التى تتحرك حركة تلقائية – أن تحدث السكون؟ هذا ما يصعب القول به لأنه كيف يكون المتحرك المحرك بالطبع محدثا للسكون؟ وشىء آخر وهو أن النفس تحرك الجسم بضرب من القصد والاختيار والتفكير فتنتفى التلقائية ويبطل مع انتقائها التحريك بالطبع أو القسر.

وأفلاطون أيضًا على هذا الرأى فهو يفسر تحريك النفس للجسم تحريكا طبيعيًا، إذ أنها عند ما تحرك نفسها تحرك الجسم أيضا لأنها متداخلة معه، فهو - أى أفلاطون - قد ركب النفس من العناصر وقسمها طبقا للأعداد المتناسبة ختى تحس غريزيًا بالتناسب وحتى يتحرك العالم بواسطتها حركات متناسبة، وإذن فقد تصور النفس مقدارًا.

ويرد أرسطو على أفلاطون بأن يقول في موضع آخر من محاوراته: أن نفس العالم من نوع طبيعة العقل، ومع أن نفس العالم لا تشبه النفس الحاسة أو الغضبية إلا أن العقل الذي شبهها به واحد متصل كفعل التعقل وكموضوع هذا التعقل، وهي المعقولات؛ فكيف يمكن إذن أن نقول إن نفس العالم مقدار مع أنها شبيهة بالعقل؟ فكأنه أوقع أفلاطون في تناقض مع نفسه، فهو يقول: إن النفس عدد أى مقدار ويقول أيضًا: إنها شبيهة بطبيعة العقل وهذان القولان متعارضان - ويستمر أرسطو في نقد موقف أفلاطون الأول، وهو أن النفس عقل يتحرك قائلا: إن النفس مقدار ينقسم فإذا كانت النفس مقدارًا منقسما فهل تقبل المعقولات بأجزائها المنقسمة كلها أو بجزء من هذه الأجزاء فقط ومن ناحية أخرى بما أن المعقولات غير منقسمة وهي موضوعات التعقل ونفس العالم شبيهة بالعقل، فكيف يدرك المنقسم - أى النفس ذات القدار - كيف تدرك غير المنقسم أى المعقولات؟

ويستطرد أرسطو في كلامه عن العقل وفعله وموضوعه، فيبين لنا أن التعقل وهو فعل العقل دائم كالحركة الدائرية، وما دام هذا التعقل دائما لزم أن يكون موضوعه دائما أيضا. ولما كانت الأفكار العملية والنظرية محدودة فإن العقل يستمر في تعقل موضوعه أكثر من مرة كالحركة الدائرية في سيرها. وعلى ذلك فإن العقل

يبدو لنا في حالة تعقله كما لو كان سكونًا أو وقوفًا أكثر من كونسه حركة وهذه هي الصفة الغالبة للتعقل الإلهي.

ويستعرض أرسطو بعد ذلك جملة آراء ومشاكل تنتج عن موقف من يقولون: إن النفس متحركة بذاتها، فهو يذهب إلى أنهم يستدلون على الحركة الذاتية للنفس من أن ما يتحرك بالقسر لا يجلب السعادة فإذا لم تكن حركة النفس هي جوهر النفس فإن حركتها تكون مضادة لطبيعتها. ومن ثم فهي حركة قسرية وإذن فالنفس لن تبلغ السعادة.

ويقولون أيضا: إن اتصال النفس بالجسم يجلب لها الألم والأفضل لها أن تفارقه، وأرسطو يقصد بهذا أفلاطون، ويستمر في عرضه لهذا الرأى بقوله. أن أصحابه يقولون إن النفس تفضل ألا تتصل بالجسم أصلا، وينتهى إلى القول بأنه إذا كان العالم يتحرك حركة دائرية فليست النفس علة لهذه الحركة بل إنها تتحرك بالعرض حركة دائرية لأنها في العالم الذي يتحرك حركة دائرية. وهم في بحثهم عن علة حركة النفس ينتهون إلى أن الله هو الذي جعل النفس تتحرك حركة دائرية وأن تكون حركتها أفضل من سكونها وهذا غير صحيح.

ويشير أرسطو إلى أن تفصيل هذا القول موجود في دراسته للحركة في كتاب الطبيعة ، ويجعل رأيه في آخر الفصل بأن يقولون لنا أن هذه المشاكل التي يثيرها أصحاب هذه المذاهب راجعة إلى أنهم يضيفون النفس إلى الجسم دون أن يبينوا علة الجمع بينهما مع أن الواقع أن الجمع بينهما ضروري إذ أن أحدهما وهو النفس فأعل والآخر وهو الجسم منفعل ، وأحدهما يحرك والآخر يتحرك ، وليست هذه الصلات نتيجة للصدفة أو الاتفاق ، وهم يعنون أيضًا بتحديد طبيعة النفس دون أن يحددوا طبيعة البدن الذي تحل فيه : ومعنى ذلك أن النفس عندهم تحل في أي بدن معين فهم لا يقولون بنفس معينة لبدن معين

#### ٦- النفس ليست ائتلافا وعددا متحركا بداته''.

يتناول أرسطو في هذا الموضع من الكتاب الرد على مذهبين: أولا يبرد على أنباذوقليس صاحب المذهب القائل بأن النفس ائتلاف، وأنباذوقليس يفسر هذا الائتلاف بأنه مزاج وتركيب من الأضداد، والجسم أيضًا بدوره مركب من الأضداد. ويرد أرسطو على هذا المذهب بقوله: إن الائتلاف المذى يفسرون به طبيعة النفس دون الجسم هو في حد ذاته تأليف وتركيب بين الأشياء المتزجة ومهما كانت درجة التوافق أو التناسق في هذا الائتلاف فلن يخرج عن كونه تأليفًا أو تركيبًا أو تركيبًا أو مزجا، فإن النفس ستكون كالجسم المركب من الأضداد. وكأن أرسطو يقول: ما الذي يدعونا إلى تمييز نفس الكائن عن جسمه إذا تعاثلت طبيعة النفس مع طبيعة الجسم؟ ولما كانت النفس غير الجسم فإن المذهب غير صحيح، وكذلك فإن التحريك لا يأتي من الائتلاف بل من النفس التي يقولون هم إنها مصدر الحركة. ويقرر أرسطو أن الذي يصدق عليه صفة الائتلاف هي الصحة والفضائل الجسمية لا النفس إذ أن النفس هي علة الصحة وعلة هذه الفضائل. ويفرق أرسطو بين معنيين اللائتلاف:--

المعنى الأول هو تجانس المقادير في تركيبها بحيث لا يسمح بدخول عنصر آخر فيها غير العناصر المكونة لها وهذا ما يمكن أن نعبر عنه بالمركب الكيميائي والمعنى الثانى للائتلاف هو التناسب بين الأشياء الممتزجة والنفس ليست ائتلافا بأى من هذين المعنيين، لأنها ليست مقدارا وليست تركيبًا لأجزاء الجسم، إذ أنها لو كانت كذلك ففي أي جزء من أجزاء الجسم تحل! وأيضًا سيكون العقل على هذا النحو – وهو النفس الناطقة – مركبًا، ولن تكون النفس أيضًا تناسبا في المزاج لأن التناسب في اللحم غيره في العظم مع أنهما من عناصر متقاربة في ترتب على ذلك وجود أنفس عدة بحسب تعدد أوجه التناسب في المزيج من أجزاء الجسم ما دامت النفس بمعنى الائتلاف هي علة هذا المزج، ويثير هذا المذهب صعوبات منها: كيف يمكن لما أن نفسر الائتلاف كما يقول به أنباذوقليس فهل هو النفس أم أنه شيء آخر

<sup>(1)</sup> المقالة الأولى - الفصل الرابع.

ينضاف إلى الأجزاء وهل يتم هذا الائتلاف - الذى هو علة الامتزاج - صدفة أم غير ذلك؟ وإذا كانت النفس شيئًا آخر غير المركب أو المستزج فلماذا تتلاشى فى نفس الوقت التى يتلاشى فيه اللحم أو الأجزاء الأخرى؟

وإذن فالنفس لا يمكن أن تكون ائتلافا ولا يمكن أن تتحرك دائريا بل تتحرك بالعرض، فإن قيل إنها تتحرك بنفسها فإن ذلك يعنى أن الموضوع الذى تحل فيه حينما يتحرك في الكان تتحرك النفس معه في نفس المكان، إذ أنها لا تتحرك بذاتها في المكان. ومن ثم فلا يجب أن نقول إن النفس تتحرك أو تغضب أو تفرح بل إن الإنسان المركب من نفس وجسم يفعل ذلك بواسطة النفس، وليس معنى ذلك أن الحركة تكون في النفس بل إنها تارة تنتهي إلى النفس وتارة أخرى تصدر عنها، فالإحساس يبدأ من الأشياء الجزئية المحسوسة بينما التذكر يصدر من النفس وينتهي إلى الحركة عن طريق الحواس.

ويلخص أرسطو رده على مذهب أنباذوقليس بقوله: إن النفس لا تتصرك ومن ثمة فهى أيضًا لا تحرك نفسها، ولكنه يستدرك فيوجه النظر إلى موضوع المقالة الثائثة من كتاب النفس فيقول "إنه فيما يختص بالفعل فيظهر أنه يتولد فينا كأن لله وجودًا جوهريًا لا يخضع للفساد" ويفسر قوله هذا بأن التفكير والحب والبغض وسائر الانفعالات ليست أحوالا للعقل بل للمركب من نفس وبدن ولذلك فإن هذه الأحوال تضعف بضعف هذا الإنسان أو ذاك، أما العقل نفسه فإنه لا يفسد لأنه أكثر ألوهية ولأنه لا ينفعل وهذه الفقرة بالإضافة إلى الفقرة السابقة تؤيد اتجاه الإسكندر الأفروديسي في تفسيره لأقوال أرسطو عن العقل بأنه جوهر بسيط غير فاسد ومفارق، كما تؤيد تفسير الإسكندر للمفارقة بمعنى أن العقل خارج عن النفس.

وينتقل أرسطو فى الجزء الثانى من هذا الفصل إلى الرد على مذهب زينوقراط وأتباعه القائلين بأن النفس عدد يحرك نفسه، فيرد على هذا بخمس اعتراضات.

الاعتراض الأول: إذا كانت النفس عددًا فهى إذن مؤلفة من وحدة عددية، فبماذا تتحرك هذه الوحدة وكيف تتحرك وليست بها أجزاء متباينة؟ إذ أنه لو كانت بها أجزاء فستكون أجزاء متماثلة يشبه بعضها البعض الآخر فكيف إذن

نعين فيها الجزء المحرك من الجزء المتحرك، وإذن فافتراض أن النفس عدد يحرك نفسه يقتضى التسليم بوجود تباين بين أجزائها؛ والتباين ممتنع في الوحدة المتماثلة التي فرضوها وهي العدد، و إذن فالنفس ليست عددًا يحرك نفسه.

الاعتراض الثاني: إذا كانت النفس واحدة - وهم يقولون: إن السطح يتولد من الخط، والخط يتولد من النقطة - فإن حركات وحدات النفس تكون خطوطًا لأن النقطة وحدة تشغل موضعًا، ويجب أن يكون عدد النفس عندئذ في جهة ما، أي له موضع ويشغل حيزًا وهذا مستحيل فالنفس ليست جرمية.

الاعتراض الثالث: إذا طرحنا عددًا من عدد آخر، فإن باقى الطرح يكون عددًا مغايرًا للمطروح والمطروح منه، ولكن في النبات وفي كثير من الحيوان تستمر الحياة إذا انقسمت ويظهر في الباقى بعد التقسيم عين النفس التي كانت موجودة قبل الانقسام كما هو الحال في دودة الأرض وفي فسيلة النبات "العقلة".

والاعتراض الرابع والخامس: يقومان على نفسس الأسس التى تقوم عليها الاعتراضات السابقة والغرض من هذه الاعتراضات هو إثبات أن النفس ليست عددًا، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنها لا تحرك نفسها أى أنها ليست عددًا يحرك نفسه.

## ٧- نقد مداهب القدماء في النفس<sup>(۱)</sup>

فى هذا النصل يكرر أرسطو بعض مواقفه فى الفصول الأخرى، ويستأنف الرد على زينوقراط وأنباذوقليس، فيقول ردًا على الأول: إنه إذا كانت النفس تنتشر فى جميع أجزاء الجسم الحاس، فبالضرورة لا بد أن يشغل جسمان مكانًا واحدًا بعينه، ما دامت النفس جسما. وينتهى أرسطو إلى القول: بأنه من الصعب بيان أحوال النفس وأفعالها كالاستدلال والإحساس واللذة والألم إذا قبلنا آراء هـؤلاء الفلاسفة.

ويلخص آراءهم في النفس بقوله: إن بعضهم عرف النفس بأنها أولى ما يحرك، وذلك لأنها تتحرك بذاتها وعرفها البعض الآخر بأنها ألطف الأجسام،

<sup>(</sup>١) المقالة الأولى. الفصل الخامس.

وقالوا عنها جميعا إنها مركبة من العناصر أو عنصر واحد فتكون النفس وموضوعات شيئا واحدًا، بينما نجد أن العناصر والأشياء المركبة منها ليست وحدها موضوعات النفس، إذ كيف تدرك النفس مثلا الله وهو غير عنصرى، وكيف أيضا تدرك المركبات من العناصر كاللحم والعظم أو أى مركب آخر وكل منها يتكون من عناصر اجتمعت بتناسب وتأليف معين كما يقول أنباذوقليس؟ فلن تدرك النفس إذن هذه المركبات بحسب رأيه إلا إذا كانت هذه المركبات موجودة بكيانها المادى فى النفس، وهذا مستحيل. والأمر كذلك فيما يتعلق بالخير والشر وسائر الأشياء التى من هذه النوع، إذ أن هذه الأشياء ليست عنصرية، كما أن المقولات أيضًا وهى التى تفسر أنحاء الوجود ليست عنصرية.

ويستمر أرسطو في نقده لهذا المذهب قائلا: بأنه حسب أنباذوقليس سيكون الله أكثر الموجودات جهلا ما دام الشبيه يدرك الشبيه إذ كيف نسلم بوجبود عناصر مادية في الذات الإلهية؟ وأيضًا ليس الله حاصلا على مبيداً الكراهية فيكف نقول إنه عالم بها مدرك لها؟ يجب إذن أن يكون هناك مبدأ يوحد بين العناصر الموجبودة في النفس. ولكن هذا المبدأ يجب على رأيهم أن يكون أعلى من النفس وريما نقول إنه العقل. وهو بطبعه أولى وحاكم على الحس. ولكن هؤلاء القدماء يرون في العناصر أوائل الموجودات، ولذلك لم يخرجوا من هذه الدائسرة إلى ما هو أبعد نطاقًا منها. وشيء آخر وهو أن آراءهم ومبادئهم تغفل التمييز بين أنواع النفوس بيل تشير إلى مطلق النفس دون أن تفرق بين النباتية والحيوانية والناطقة منها.

وينتقل أرسطو بعد نقده لآراء أنباذوقليس بصدد النفس إلى استعراض لآرًاء الأورفيين حولها فيرد عليهم وينتقد موقفهم شم لا يلبث أن يتصدى لموقف طاليس الذي قال بأن العالم مملوء بالآلهة ويرد عليه دون أن يفهمه، فلم يقصد طاليس أن يجعل للآلهة وجودًا بذاتها ولكنه كان يقصد أن الماء الذي فسر به الموجودات مادة حية تغشاها الحياة في كل مظاهرها وكأنه عبر عن هذه الحياة بالآلهة، فقوله: إن الآلهة منبثة في العالم يقصد به أن الحياة منبثة في الماء وفي سائر تحولاته.

وينتهى أرسطو بعد هذا إلى القول بأن المعرفة لن تكون من صفات النفس المركبة من عناصر، وكذلك فإن النفس ليست متحركة وليست منقسمة إلى أجزاء

لأنها إذا كانت منقسمة فما الذى يجمع بين أجزائها ويوحد بينها؟ ويظهر أن النفس هي التي تحفظ وحدة الجسم لأنها إذا ما فارقته تبدد وفسد، فالنفس إذن هي المبدأ الذى يحقق وحدة الجسم وكذلك وحدة الكائن الحي المركب من النفس والجسم معاً.

ويشرح أرسطو بعد هذا في التدليل على ما سبق أن أشار إليه من أن هناك عدة أنواع من النفوس، فيبدأ بالكلام عن النفس النباتية أو عن الوجود النفسي في النبات قائلا: إن النفس بكاملها توجد في أي جزء يبتر من أي نبات وهذا دليل على أن النفس واحدة وأنها غير منقسمة.

## ٨- تعريف النفس وقواها ووظائفها":

وينتقل أرسطو في هذا الجزء من المقالة الثانية من كتاب النفس إلى تعريف النفس وقواها ووظائفها، ويمهد للتعريف الأول للنفس بالتمييز بين أنواع الجوهر: فالهيولي جوهر، والصورة جوهر والمركب منهما جوهر أيضًا، ولكن الهيولي قوة والصورة كمال أول. وينتهي من مناقشة معاني الجوهر إلى وضع تعريف أولي للنفس بأنها "كمال أول لجسم طبيعي آلي" ومعنى ذلك أنها تمام الصورة لجسم طبيعي له أعضاء يسميها بالآلات.

ولما كانت النفس كمالا لجسم له طبيعة معينة خاصة به، فهى لهذا السبب تعد فردية شخصية لا يمكن أن توجد فى أى جسم غير الجسم الذى أعدت له. ويتضمن هذا الموقف نقدًا لآراء الفيثاغوريين الذين يقولون إن النفس يمكن أن تحل فى بدن حيوان وتتعاقب فى أبدان مختلفة حسب نظريتهم فى التناسخ. ويقول أرسطو معقبًا على هذا الرأى: إن أى شىء لا يقبل أى نفس كما اتفق، فكمال أى شىء ينشأ فيما هو هذا الشىء بالقوة، أى فى الهيولى الملائمة له، فالنفس ضرب من الكمال، وصورة لما هو بالقوة المستعد لقبول طبيعة معينة.

وبعد ذلك يمهد أرسطو لتعريف الثانى للنفس بالوظائف التي تقوم بها فيقول: إن المتنفس يختلف عن غير المتنفس في أن الأول حاصل على الحياة،

<sup>(1)</sup> المقالة الثانية - الفصل الأول والثاني والثالث.

وعرف الحياة بأنها التغذى والنمو والنقصان بالذات فنحن نجد فى النبات حياة لأن به قوة ومبدأ يقبل بهما الزيادة والمقصان بنسبة مرسومة، فالنبات ينمو فى جميع الاتجاهات وتستمر فيه الحياة ما دام قادرًا على امتصاص الغذاء، لكن النبات يخلو من سائر قوى النفس الأخرى. وإذن توجد الحياة فى النبات وفى جميع الكائنات الحية الأخرى ما دامت تشتمل على القدرة على امتصاص الغنذاء، وإذا تدرجنا فى مراتب الحياة بعد النبات نجد تدرجًا فى الوظائف، ففى الحيوان نجد الإحساس أساس تكوينه، والنفس فيه أى فى الحيوان هى مبدأ الوظائف الحيوية الموجودة فى الحيوان هى قوى التغذى والحس والفكر والحركسة، ويضاف إليها التخيل والنزوع لأنهما متعلقان بالإحساس.

ويستدرك أرسطو أخبرًا فيقول: "أما فيما يختص بالقوة النظرية أى بعقل الإنسان فإن الأمر ليس واضحًا، وأن هاهنا نوعًا آخر من النفس، تختلف عن النوعين السابقين. وأنها وحدها – أى نفس الإنسان الناطقة – هى التى يمكن أن تفارق الجسم كما يفترق الأزلى عن الفاسد، ولو أن هذه المفارقة عقلية لاجسمية أما أجزاء النفس الأخرى من نامية وحاسة فهى فانية، وكأنه لا يعترف للعقل بالشخصية الفردية المعينة لكائن حى له نفس وجسم معين.

وبعد هذا التفصيل لأنحاء الحياة للكائنات الحية، يضع أرسطو تعريفه الثانى للنفس فيقول: "إنها ما به نحيا ونحس ونفكسر ونتحرك في إلكان"، وهذا التعريف ينصب على وظائف النفس بالإجمال، من نباتية وحاسة وناطقة – ويفصل أرسطو قوى الحياة في النفس أى القوة الغاذية والنزوعية والحساسة والمحركة والمفكرة، ففي النبات نجد القوة الغاذية فقط، وفي الحيوان نجد الغاذية والحس والقوى النزوعية، والنزوع يشتمل الشوق والغضب والإرادة. ونجد عند بعض الحيوان قوى الحركة وتوجد جميع هذه القوى في الإنسان مضافًا إليها قوة التفكير والعقل، وإذن فكل نفس داخلة فيما يليها، فالنفس النباتية داخلة في الحيوانية، والإنسانية والحيوانية، والإنسان في الإنسان كما يدخل المثلث في الربع، وتترتب قوى النفس

بحيث توجد الغاذية بدون الحاسة ، ولكن النفس الحاسة لا توجد بدون الغاذية ، والنفس الناطقة أو الإنسانية لا توجد بدون قوى الغاذية والحاسة.

#### ٩- النفس النباتية(١)

يفصل أرسطو الكلام في النفس النباتية أو القوة الغانية – فيقول إنه قبل البدء في البحث عن القوة النباتية والحاسة والغاذية، يجب أولا أن نحدد فعل هذه القوى، أي وظائفها لأن الوظائف أسبق عقلا من القوى، ويجب أن ندرس قبل هذا ما بقابل هذه الأفعال، أي موضوعات الفعل للقوى الحاسة وهي الغذاء والمحسوس والمعقول، ونبدأ أولا بتفصيل القول في الغذاء والتوليد: النفس الغاذية. أول قوى النفس وأهمها، ومنها توجيد الحياة في جميع الكائنات ولها وظيفتان، التوليد والتغذي، لأن أقرب الوظائف إلى الطبيعة لكل كائن حي كامل هو أن يخلق كائنا آخر بحيث يشارك الكائن الحي في الكامل الأزلى والأبدى بحسب طاقته، لأن هذا الموضوع النزوحي لجميع الكائنات ولسائر ضروب نشاطها الطبيعي. فالتوليد إذن غائي، أي أن غايت حفظ النوع لا بأفراد أزليين بل بالاستمرار في خلق أفراد متشابهين بالنوع.

ويرجع إلى النفس النباتية أيضًا الاستحالة والنمو والزيادة والنقصان لأن الشيء لا يزيد أو ينقص إلا إذا تغذى ولا شيء يتغذى إلا إذا كان حيًا، وفيما يختص بالنمو نجد أن في جميع الكائنات الحية حدًا وتناسبًا في المقدار والنمو، وترجع هذه الأمور إلى النفس لا إلى النار كما يقول هيرقليطس؛ وإلى الصورة لا إلى النهيولى، من حيث أن النفس علة ومبدأ للجسم الحي وهي علة من حيث أنها أصل الحركة وأنها فاية وأنها جوهر الأجسام المتنفسة. والنفس غاية لأن الجسم يلتزم حدودًا معينة في النمو بحسب صورة الكائن الحي أي النفس، ويعود أرسطو فيبحث عن فعل التغذى، ويفصل القول في هذه الوظيفة وفي الغذاء والمتغذى، فيذكر أن هناك رأيين فيما يتعلق بالغذاء: رأى يقول إن الضد غذاء الضد، فالماء غذاء النار على حين أن النار لا تغذى الماء، وعلى العموم نجد أن العناصر الأولى الأربعة هي التي

<sup>﴿</sup> المقالة الثانية - الفصل الرابع.

يمكن أن يقال عنها إن أحد الضدين منها غذاء والآخر متغذى، هذا هو الرأى الأول في الغذاء، أما الرأى الثانى فقد ذهب إليه بعض الفلاسفة فى قولهم إن الشبيه يدرك الشبيه ويتغذى بالشبيه، فكأن الشبيه غذاء الشبيه. وبكى يبين أرسطو أى المبدأين هو الصحيح، "الضد غذاء الضد"، أم "الشبيه غذاء الشبيه". يبدأ بالفحص عما نعنيه بالغذاء أهو ما يضاف إلى المتغذى أول الأمر أم آخر الأمر أو بمعنى آخر، أهو الغذاء فى صورته المختلفة قبل الهضم، أو فى صورته المتماثلة بعد الهضم؟ وينتهى إلى التوفيق بين الرأيين المتعارضين عن الغذاء بقوله: إن مبدأ أن الضد يتغذى بالضد ينطبق على الغذاء قبل أن يهضم، وأما المبدأ الآخر وهو أن – الشبيه يتغذى بالشبيه – فإنه ينطبق على الغذاء بعد الهضم، وهكذا يوفق أرسطو بين المبدأين. والغذاء هو الذى يحفظ الحياة على الكائن الحيى وهو فاعل النمو وكذلك فاعل التوليد، أى توليد كائن شبيه بالمتغذى.

وينتهى من هذا الفصل بإيجاز عوامل الغذاء، فيقول إن الغذاء يقوم على ثلاثة عوامل: الأول الكائن الذى يتغذى وهو الجسم الذى به النفس، والثانى ما به الكائن يتغذى وهو الغذاء بالإضافة إلى الحرارة الغريزية وهى آلة للنفس النباتية، إذ هى تهضم الغذاء، والثالث ما يغذى الكائن الحى وهى النفس الأولى أى النباتية وهى المولدة فى الحقيقة لكائن شبيه بالمغتذى.

## 10- ما هو الاحساس()

إن الإحساس ضرب من الاستحالة، ولا يوجد كائن قادر على الحس بدون أن تكون له نفس، ويتساءل لماذا لا تكون أعضاء الحس هى نفسها موضوعات الإحساس أى المدركات الحسية، أو بمعنى آخر لماذا لا يحضل الإحساس بدون المحسوسات الخارجية؟ يضيف أرسطو أن هذا قد يكون أقرب إلى الصحة عند من يجعلون الحواس مؤلفة من عناصر الأشياء التي هى موضوعات الإدراك الحسى، ويستدرك فيقول إن قوة الحس لا توجد في العضو الحاس بالفعل بل بالقوة فقط، وإذن فهناك إحساس بالقوة وإحساس بالفعل ومحسوس بالقوة ومحسوس بالفعل،

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية - الفصل الخامس.

وعلى هذا فالإحساس بالغعل يتوقف حتمًا على حضور المحسوس، إذ أن حضوره ضرورى لتتم عملية الإحساس فلن يكون المحسوس بالفعل في عضو الإحساس إلا عندما تتم عملية الإحساس وعلى هذا يمكن الرد على الرأى الذى ساقه أرسطو في بداية كلامه عن الإحساس وهو أنه من المكن أن تكون أعضاء الحس هي موضوعات الإحساس.

والمحسوسات جزئية وخارجية وهى ليست كموضوعات الفكر الكليسة التى تتوقف على إرادة الشخص، فليس من الممكن إذن أن يكون وجود المحسوسات نتيجة لإحساسنا بها فقط دون الرجوع إلى الشيء الخارجي. وينهى أرسطو كلامه في هذا الموضوع بقوله إن ملكة الحس هى القوة، كما أن ملكة المحسوس هى الفعل فتنفعل القوة من حيث أنها ليست شبيهة بالمحسوس من هذه الناحية حتى إذا تم الانفعال أصبحت شبيهة بالمحسوس واتصفت بوصفه.

## 11- موضوعات الإحساس(')

بعد أن بين أرسطو ما هية الإحساس، وعلاقته بالمحسوس يذكر أن المحسوس يقال على ثلاثة أنواع من الأشياء: نوعان يدركان بالذات، ونوع بالعرض، الأولان: أحدهما المحسوس الخاص بكل حاسة، ثانيهما المحسوس المشترك بين الحواس، فيكون محسوسًا بها جميعًا، فالأول أى الخاص كاللون للبصر وكالصوت للسمع. أما الثاني أى المحسوسات المشتركة، كالحركة والسكون والعدد والشكل والمقذار؛ فإننا ندركها بعدة حواس في وقت واحد أما النوع الثالث من المحسوس، فهو المحسوس بالعرض، كقولنا: إن هذا الأبيض ابعن دياريس مثلا، فالموضوع المحسوس هنا هو ابن دياريس وأما الأبيض فهو متعلق بالمحسوس بالعرض فندركه بالعرض أيضًا، لأن الموضوع المحسوس (ابن دياريس) قد اتحد بالأبيض عرضا، كقولنا أيضًا إن المر أصفر، فإن الموضوع المحسوس هنا وهو المربل بحاسة واحدة وهي الذوق وأن طبيعته الذاتية هي كونه مر المذاق لا كونه أصفر مدرك بحاسة واحدة وهي الذوق وأن طبيعته الذاتية هي كونه مر المذاق لا كونه أصفر

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية. الفصل السادس

اللون. فالصفرة متعلقة به بالعرض لأنها ليست في الأصل من مكونات الرارة المدركسة بالذوق، وإذن فالأصفر بالنسبة للمرارة محسوس بالعرض.

#### 11- المحسوسات الخاصة(١):

بعد أن تكلم أرسطو عن موضوعات الحواس، وقال: إنها على ثلاثة أنواع أخذ يتكلم عن كل قسم منها على حدة. فيبدأ بالكلام عن المحسوسات الخاصة وهو حينما يعالج هذه المحسوسات الخاصة يتناول في نفس الوقت قوى الحسس الخاصة بها، فيتناول قوة الإبصار وموضوع الرؤية أى الإحساس البصرى والمرثى المحسوس، ويشير أيضًا إلى الحواس الخمس وهي: البصر والسمع والشم والذوق واللمس، ويقابلها من حيث المحسوسات: المرثى والصوت والرائحة والمعم والملموس على التوالى، ويضع أرسطو قاعدة عامة، وهي أنه لا يجد تماس بين المحسوس وعضو الحس، إذ بينهما متوسط، ولكننا نلاحظ أن موقفه قلق بصدد هذا المتوسط فيما يتعلق بإحساس الذوق واللمس، فهو تارة يقول إن الدوق واللمس لا يخضعان لهذه القاعدة، ومن ثم فلا يدرك الشيء المذاق أو الشيء الملموس عن طريق متوسط بينهما وبين قوتي الحس الخاصتين بهما، تارة أخرى يقول إن الدوق واللمس يخضعان لفذه وبين قوتي الحس الخاصتين بهما، تارة أخرى يقول إن الدوق واللمس يخضعان لغذه القاعدة. وقد فسر الإسكندر قول أرسطو على أساس أن الدوق واللمس لا يخضعان لهذه القاعدة. وقد فسر الإسكندر قول أرسطو على أساس أن الدوق واللمس لا يخضعان لهذه القاعدة وتبعه من المحدثين "هوبز".

(۱) البصر والمرئى: وأول ما يصادفنا بالنسبة للبصر أنه لا يتم أى إبصار للألوان إلا مع وجود الضوء، والضوء هو فعل المتوسط الذى بدونه لا يتم الإبصار، ويسمى أرسطو هذا المتوسط فى عملية الإبصار باسم "المشف"، فالضوء إذن هو فعل المشف، إذ اللون أى المرئى أو المحسوس يحرك المشف كالهواء مثلا ثم يحرك هذا المشف – وهو متصل – عضو الحس، وإذن فالمتوسط يجب أن يوجد بالضرورة لكى يتم الإيصار، وكذلك المتوسط ضرورى بالنسبة للصوت والرائحة، إذ أنهما لن يحدثنا الإحساس بعماسة عضو الحس مباشرة، ولكن المتوسط هو الذى يتحرك بتأثير فعل كل منهما، فيحرم بدوره عضوى الحس المقابلين أى الأذن والأنف. فإذا وضعنا

<sup>(</sup>١) المقالة الثالية. الفصل السابع

المرئى أو المسموع أو المشموم بحيث يكون ملاصقًا أو مماسًا لعضو الحس الخاص به، فلن يحدث إحساس أبدًا. ويذكر أرسطو في هذا الموضع من كتابه: أن الأمر فيما يختص باللمس والذوق هو كذلك، على الرغم من أنه سبق أن قال في موضع آخر بعدم ضرورة المتوسط بالنسبة لهذين الحسين.

ويبين أرسطو أنواع المتوسط فيقول: إنه في الأصوات الهواء، وفي الروائح لا اسم له، إذ فيه خاصة مشتركة للهواء والماء، وهذه الخاصة بالنسبة للمشموم كالنسبة بين المشف واللون.

## ۱۳-(ب) السمع<sup>(۱)</sup>:

يشير أرسطو إلى حاسة السمع وموضوعها، فلكى يكون هناك سمع يجب أيضًا أن تتحقق ثلاثة شروط (١) – ما يحدث الصوت أو القارع والمقروع. (٢) – ثم المتوسط الذى ينتقل فيه الصوت إلى السمع. (٣) – ثم أداة السمع أى الأذن، ولن يتم سماع صوت بدون هذه الشروط الثلاثة. فليس الصوت عند أرسطو حركة الهواء أو الماء، بل هو صفة تنتقل بتوسط الهواء، فالصوت نفسه هو الذى يتلقاه الهواء عن الأجسام الرنانة ثم ينقله إلى الأذن. ويكون الجسم رنانًا إذا كان قادرًا على تحريك كتلة من الهواء تظل واحدة ومتصلة حتى تصل إلى قوة السمع، فإذا تحرك الهواء المخارجي المقابل للأذن، تحرك الهواء الموجود بداخل الأذن.

## 18- (ح) الشم والرائحة<sup>(٢)</sup>:

موضوع إحساس الشم هو الرائحة ،وليس إحساس الشم دقيقًا عند الإنسان، بل قد يكون لديه أضعف مما هو عند كثير من الحيسوان. ذلك أن إحساس الإنسان بالروائح ضعيف، ويحصل الشم أيضا بالمتوسط— وهو الهواء والماء — لا بالماسة بين المشموم وعضو الشم، والإنسان لا يشم بدون تنفس.

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية - الفصل الثامن.

<sup>(1)</sup> المقالة الثانية - انفصل التاسع.

### ١٥- (د) في الدوق والطعم(١٠) :

يقول أرسطو: إن قوة الذوق هي ما كانت كذلك بالقوة، وأن الشيء المذاق هو العلة التي تخرجها إلى الفعل. ويذكر أيضًا أن المذاق نوع من الملموس، وهذا هو السبب في أنه لا يدرك بالجسم المتوسط الغريب. فكما أن اللمس لا يحتاج إلى متوسط، فكذلك الذوق لا يحتاج إلى توسط "الهواء والماء" مثل المرئيات أو المسموعات. وينسب ابن رشد هذا الرأى إلى الإسكندر. ويقول: إن هذه القوة كاللمس إذ أنها تدرك محسوساتها بوضعها على آلة الحس عند الإنسان ومن ثم فهي ليست بحاجة إلى متوسط ولكن أرسطو سيعود في الفصل القادم إلى معارضة هذا الرأى، وإلى القول بضرورة وجود متوسط لكي يتم الإحساس باللمس والطعم.

## ٣١٠- (هـ) في اللمس والملموس :

اللمس أكثر الحواس دقة في الإنسان، وبدون اللمس لا يستطيع أن يعيش أي حيوان. ويتساءل أرسطو في مستهل كلامه عسن اللمس عما إذا كان الإحساس اللمسي يرجع إلى عدة حواس تختص به؟ وعما إذا كان يحتاج إلى متوسط هو اللحم؟ أم أنه يتم بطريقة مباشرة وهو يرد على تساؤله قائلا: "إن كل إحساس فهو إحساس بتضاد واحد". فالتضاد بالنسبة للبصر مثلا، هو البياض والسواد، وبالنسبة للسمع المجاد والغليظ، وللذوق، المر والحلو ... أما الملموسات فعلى العكس من هذه المحسوسات إذ أنها تشمل متضادات كثيرة يدرسها اللمس في وقت واحد، كالحار والبارد، واليابس، والرطب، والصلب واللين، وهكذا نجد للمس موضوعات متعددة، بينما يكون لكل حاسة موضوع واحد خاص بها، وكذلك فبينما نجد أن لكل حس خاص حاملا أو متوسطاً معينا، حالصفات التي ندركها بالسمع يكون حاملها الصوت .. – نلاحظ من ناحية أخرى أنه يتعذر علينا ملاحظة وجود مثل هذا الموس كذلك الذي نجده الموسط في اللمس لأنه لا يوجد بعد بين إحساس اللمس والمموس كذلك الذي نجده بين الإحساسات الأخرى وموضوعاتها. بعد هذا يتساءل أرسطو عن عضو اللمس

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية - الفصل العاشر.

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية ~ الفصل الحادي عشر.

وكيفية إدراكه لموضوعه أى "الملموس"؟ ويعود أرسطو فى هذا الفصل إلى نقد ما سبق أن قاله عن الذوق واللمس فى الفصل العاشر، فيذهب إلى أن اللحم المتحد اتحاداً طبيعيًا بالكائن الحى هو المتوسط لقوة اللمس، وبذلك يؤيد قاعدته الأولى، وهى أنه لا تماس أبدًا بين المحسوس وعضو الحس، إذ يوجد بينهما دائما متوسط حتى فى حالة اللمس، وكأنه يشير بهذا إلى أن حاسة اللمس ترجع إلى الأعصاب المنبشة فى الجسم الحى على عمق معين بعد الطبقة الأولى من اللحم. وقد أشار جالينوس إلى مثل هذا الرأى إذ أنه ذكر أن الأعصاب هى آلات الحس.

ويستطرد أرسطو ليفصل موقفه هذا فيقول "إن الإحساس بالنسبة لجميع المحسوسات يتم على نحو واحد، فنحن ندرك الصلب واللين بالمتوسط، تمامًا كما ندرك المسموع والملموس والمشموم، إلا أنه بينما نجد أن إدراكنا لمحسوسات كالمسموعات والمرئيات والمشمومات، إنما يتم لوجود مسافة أو فاصل بين عضو الحس وموضوعه - نجد من ناحية أخرى أن الإحساس بالملموس والمذاق إنما يتم عن كثب أى أنه يوجد دائما فاصل بين المدرك الحسمى والمدرك. أما فيما يختص بالملموس والمذاق، فإن هذين المدركين الحسيين يتم الإحساس بهما عن كثب، ولهذا فإن المتوسط بالنسبة لهما يغيب عنه، ومع ذلك فإننا إذا فحصنا الأمر بعناية وجدنا أنه يلزم القول بوجود متوسط في كمل حالة إحساس دائما، رغم أننا لا نلحظ ذلك بوضوح في الذوق واللمس".

وفرق آخر وهو أننا ندرك المرئيات والمسموعات والمشمومات لأن المتوسط يحدث فينا أثرًا معينًا، وعلى العكس نجد أن الإدراك فيما يختص باللموسات لا يحدث بتأثير المتوسط بل يحدث في نفس الوقت مع المتوسط، كما يضرب المرء على درعه فليس الدرع عند ضربه هو الذي يضرب الإنسان، بل تتم الضربتان في آن واحد. ويظهر أن نسبة الحم واللسان إلى عضو الحس هي كنسبة الهواء والماء إلى أعضاء البصر والسمع والشم، فلا يحدث الإحساس أبداً في أي حالة بتماس عضو الحس للمحسوس. ولما كنا لا ندرك ما يوضع على عضو الحس مباشرة وندرك ما يوضع على اللحم، فينتج عن ذلك أن اللحم هو المتوسط لقوة اللمس وليس اللحم هو على اللمم، فينتج عن ذلك أن اللحم هو المتوسط لقوة اللمس وليس اللحم، عضو اللمس نفسه.

والإحساس اللمسي - كغيره من أنواع الإحساس الأخرى - ضرب من الانفعال إذ أن المحسوس أى الفاعل، يخرج عضو الحس - وهو الجزء الذي به اللمس - من القوة إلى الفعل.

ويتحدث أرسطو أيضا عن طبيعة الحاسة نفسها بعد أن ذكر لنا، أنه لا يمكن لها أن تحس بدون متوسط، فيقول: إن الحاسة نفسها ضرب من المتوسط بين الأطراف المتضادة في المحسوسات، ففيها الحار والبارد، واليابس واللين بدرجة متوسطة. وهذا هو السبب في أن الحس يحكم على المحسوسات، ذلك لأن ما هو متوسط بين ضدين يكون اقدر على الحكم على أيهما، إذ أنه يتوسط بينهما فيكون نقطة الالتقاء الأكثر اقترابًا من كل منهما.

وكما أن ما يدرك الأبيض والأسود يجب ألا يكون أحدهم بالفعل، بل كليهما بالقوة، فكذلك في أعضاء الحس الأخرى، وفي اللمس أيضًا يجب ألا يكون العضو بالفعل حارًا أو بادرًا بل يكون متوسطا بينهما لكي يدرك عضو الحس ما يزيد على هذا المتوسط أو ما ينقص عنه في درجة الحرارة.

#### ١٧ - عن عمل الإحساس بوجه الإجمال(١):

يقول أرسطو: إن الحاسة في كل إحساس هي القابل للصور المحسوسة عارية عن الهيولى، كما يقبل الشمع طابع الختم بدون أن يستبقى مادته سواء كانت من الحديد أو الذهب، وعضو الحس الأول هو الذي توجد فيه قوة لقبول الصور المحسوسة وعلى هذا الأساس نجد أرسطو يضاهي بين العضو والقوة فهما في نظره شيء واحد من حيث مفهومهما، والفرق بينهما هو أن العضو الحاس ذو كم جسمي، أي أنه مقدار ما وامتداد في المكان على حين أن قوة الحس أو الحاسة نفسها المتعلقة بالعضو الحاس ليست مقدارًا أو كما ، بل هي "صورة ما".

وإذن فأرسطو يلخص هنا ما سبقت الإشارة إليه في الفصول السابقة، ويتكلم في هذا الموضع عن الإحساس بوجه عام وعن المتوسط الذي لا يتم بدونه أي

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية - الفصل الثاني عشر.

إحساس، ويقول: إنه جعل الإحساس قوة لكى يجعل منه مبدأ قادرًا على قبول الصور المحسوسة بعد أن يخرج إلى الفعل بتأثير المحسوس الخارجي.

ويستطرد أرسطو فيذكر أن الإحساس هو القدرة على إدراك الوضوع ونقيضه، فالبصر حاسة للمرثى واللامرئى (الظلام) فالظلام لا مرثى بالنسبة لقوة الإبصار، والسمع حاسة للمسموع والسلا مسموع (السكون) والمسموع هو الصوت واللا مسموع قد يكون انتفاء الحركة فى الهواء وهو المتوسط الناقل للصوت، وقد يكون أيضًا صوتًا خافتًا تحت عتبة الإحساس المسمعى أو مصاكة أى صوتًا شديدًا يعطل حاسة السمع. والشم حاسة للمشموم واللامشموم أى ماله رائحة ضعيفة أو ما تكون له رائحة قوية مفسدة لآلة الشم، وأما الذوق فهو حاسة المطموم واللامطموم وهو مائه طعم ضئيل جدًا أو ضعيف أو هو نافذ الطعم بدرجة شديدة مفسدة للذوق. أما اللمس فهو حاسة الملموس واللا ملموس وتنعنى باللا ملموس ما تكون فيه الصفات الملموسة ضعيفة جدًا كالهواء، أو ما تشتد فيه هذه الصفات فتفسد آله اللمس.

## 11- في عمل الحواس المختلفة في حفظ الكائنات المتنفسة(1):

يتكلم أرسطو في هذا الموضع عن عمل الحواس المختلفة في حفظ الكائنات المتنفسة، فيشير أولا إلى أن النفس يجب أن توجد بالضرورة في أي كائن حي، فهي علة النمو والنضوج والاضمحلال، إذ أن هذه الأمور كلها إنما ترجع إلى التغذي. وكذلك فإن بقاء النوع في أفراده يرجع بالضرورة إلى التوليد، وهو مبدأ للقوة الغاذية. أما الإحساس فلا يوجد إلا في الحيوان، وهو ضرورة له إذ هو من أدوات الكائن الحي التي يحيا بها. ويفرد أرسطو لحاسة اللمس مكانا مرموقًا في مجموعة هذه الإحساسات ويرى أن وجود اللمس ضروري فهو لا غني عنه لحفظ حياة الحيوان؛ ويقول أيضا إن الكائن يجب أن يكون مركبًا لكي يوجد فيه اللمس، فالحواس الأخرى كالشم والسمع والبصر تعمل بمتوسطات، فإذا لم يكن في الحيوان إحساس باللمس فإنه سيعجز – إذا حصل تماس مباشر عن تجنب بعض الأشياء وإدراك باللمس فإنه صيعبر ولذلك كان يستطيع بذلك أن يحفظ بقاءه، ولذلك كان

<sup>(</sup>١) المقالة الثالثة - الفصل الثاني عشر.

اللمس ضروريا للكائن الحى أكثر من أى حاسة أخرى، وكذلك فإن الذوق ضرب من اللمس فهو حاسة فحص الغذاء، والغذاء هو الجسم الملموس فسلا غنى للحيوان عن النوق واللمس، وإذن فلا يمكسن للحيوان أن يعيش بدونهما. وكذلك فإن الصوت واللون والرائحة لا تغذى ولا يحصل عنها زيادة أو نقصان فلا تؤثر فى الحيوان كالذوق واللمس، ووجودها - بأعضاء الحس الثلاثة المقابلة لها - هو من قبيل الأفضل لا الضرورى، ولذلك لكى تدرك الحيوانات الراقية، والمحسوسات من بعيد بمتوسط وليس بالتماس، كما هو حاصل فى اللمس. ويعود أرسطو فيستدرك فى نفس هذا الموضع: قائلا إن وجود هذا المتوسط شرط ضرورى فى الإحساس باللمس أيضا، فالماسة تكون للحم لا لحس اللمس، الذى يدرك بمتوسطه من جهة أن هذا المتوسط ينفعل ويتحرك بتأثير المحسوس، ثم يتحرك الحيوان نفسه بتأثير هذا المتوسط فلمتوسط إذن محرك ومتحرك.

## ١٩- وظيفة اللمس الرئيسية:(١)

يعود أرسطو إلى الكلام عن اللمس فيقول إن الحيوان إذا لم يكن عنده لمس فلن تكون عنده أى حاسة أخرى، واللمس وحده هو الذى يدرك موضوعه مباشرة. وهنا يشير أرسطو إلى أن هذا هو الرأى الشائع، فاللمس يحصل بعماسة المحسوسات نفسها. فكأنه فى آخر كتاب النفس يذكر هذا الرأى الأخير بعد إيراده للرأى المعارض له مرات كثيرة أثناء كلامه عن اللمس، ولذلك فإن الإسكندر اعتبر أن هذا هو الرأى الأخير لأرسطو فيما يختص باللمس، وقال مؤكدًا: إن أرسطو يرى أن الملموس لا يدرك بعتوسط ولكن هذا التحقظ الذى أورده أرسطو في آخر صفحة مئن الملموس لا يدرك بعتوسط ولكن هذا التحقظ الذى أورده أرسطو في آخر صفحة مئن كتاب النفس — وهو أن هذا الرأى الأخير هو الرأى الشائع ~ يدل على تردده في الأخذ برأيه هو، وتعيم وجود المتوسط في كل حاسة حتى في اللمس. ويبدو أن هذا الرأى الشائع كان موجودًا عن الأطباء وغيرهم في ذلك العصر، ويلاحظ أن جالينوس الرأى الشائع كان موجودًا عن الأطباء وغيرهم في ذلك العصر، ويلاحظ أن جالينوس المأخر جدًا عن أرسطو. ولهذا فالرأى ليس له. ويقول أرسطو إن عضو اللمس لا

<sup>(</sup>١) المقالة الثالثة -- القصل الثالث عشر.

يتكون من أى عنصر وحده بل هو يتكون من العناصر جميعًا، وهذا الرأى غريب بعض الشيء بعد أن رفض أرسطو تأليف الحواس من العناصر الألوية.

ويذكر لنا بعد ذلك أن الإفراط يفسد عضو الحس، فاستعمال العين في الإبصار بصفة دائمة يجهدها وقد يقضى عليها.

## ٢٠- الحواس الباطنة: الحس المشترك والتَّخيل والداكرة:

#### (أ)الحس المشترك<sup>(1)</sup>:

وإذا كان لكل محسوس معين عضو حسس خاص به، فهل يكون للمحسوسات المشتركة - قياسًا على هذا - عضو حس خاص بها؟ يبدأ أرسطو فينفى وجود هذه الحاسة السادسة، ولكنه بعد أن يعدد وظائف الحس يعود فيفترض وجود نوع من الإحساس يجمع بين الإحساسات الخاصة ويؤلف بينها بصدد موضوع واحد خارجى. أما وظائف الحس المشترك فمنها: إنه يقابل الموضوع الذى يشتمل على عدة إحساسات كالحركة والمقدار والشكل فيدركها في وحدة، باعتبار أنها تتعلق بموضوع واحد، فالشكل يرى ويلمس مثل، فإذا أخذنا تفاحة فإننا نجد أنها تشتمل على عدة محسوسات: إذ هي مرئية بالبصر من حيث لونها وشكلها. وهي ملموسة باليد من حيث حجمها وصلابتها وبرودتها وسخونتها أو حرارتها، وهي مشمومة بحاسة الشم، من حيث أن للتفاح رائحة خاصة، وهي مذاقة أيضًا باللسان. فما الذي يجمع بين هذه الإحساسات كلها، ويدرك أن لها حاملا واحدًا هو موضوع الإدراك الحسي الحقيقي الذي نطلق عليه اسم "التفاحة"؟ لابد إذن أن يكون الحس المشترك هو الذي يدرك هذه المحسوسات المؤتلفة المكونة للتفاحة. فهذه إذن أولى وظائف الحس المشترك.

ثم أننا قد نقرن إحساسًا معينًا بإحساس آخر لكى ندرك طبيعة موضوع معين. فإذا جعلنا مادة "السكر" مثلا موضوعًا لإدراكنا الحسى، فإننا نحكم بأن هذا الشكل الأبيض حلو، فالجمع بين الإحساس البصرى وبين إحساس الذوق في

<sup>(</sup>١) المقالة الثالثة - الفِصل الثالث.

موضوع واحد هو السكر، لا بد إنه يرجع إلى قوة أخرى غير الإحساسات المختلفة، وهي الحس المشترك.

وأمر آخر أننا بالحس المشترك نحكم على التغاير الموجود بسين الإحساسات الخاصة، كأن ندرك أن اللون غير الطعم أو الصوت أو الرائحة وأنها متفيرة وإدراك هذا التغاير يجب أن يكون بقوة واحدة تقضى بنأن الطرفسين أى المحسوسين متغايران، فلن نستطيع التفريق بين الحلو والأبيض إلا بقوة خاصة لا تدرك الحلو وحده أو الأبيض وحده.

وأيضًا فإن المحسوسات إذا غابت عنا ظلت الإحساسات والصورة موجودة في أعضاء الحس، ويرجع هذا إلى الحس المشترك الذي هو كخزانية للصور المحسوسة الآتية من الحس وأخيرًا فإن من وظائف الحس المشترك، الإحساس بالإحساس، إذ أن كل واحدة من الحواس الخاصة تدرك محسوساتها، وهي لا تدرك في نفس الوقت أنها تحسس بهذا الإحساس، فيكون الإحساس بالإحساس ساعة حصوله موضوعًا لإدراك الحس المشترك.

## ٢١- (ب) التفكير والإدراك والتخيل():

بعد أن استعرض أرسطو وظائف الحس المسترك، وأشار إلى دوره فسى عمليات الإدراك الحسى ينتقل إلى البحث في التخيل وموضوعه، فيقسول: إن الإحساس يترك آثارًا تبقى في قوة باطنة نسميها المخيلة، ولهذه القوة قدرة على استرجاع هذه الآثار وإدراكها في غيبة المحسوس. ولما كمان هناك من الارتباط الوظيفي بين الحس والتخيل، فإن أرسطو يميز بين التخيل والإحساس لكى يحدد وظيفة كل منهما:

١-فالإحساس إما قوة أو فعل، والإحساس بالفعل هو حصول صورة المحسوس التى تخرج الحس من القوة إلى الفعل، فبينما لا يوجد إحساس بالفعل بدون المحسوس نجد فى حالة التخيل أنه قد توجد الصورة الخيالية فى غيبة الإحساس أو المحسوس.

<sup>(</sup>١) المقالة الثالثة - الفصل الثالث.

٢-الإحساس حاضر دائما في الكائن الحاس سواء كان هذا الحضور بالقوة
 أو بالفعل، أما التخييل فليس كذلك، فقد نستطيع أن نتخيل أو لا
 نتخيل.

٣- إذا افترضنا أن الإحساس والتخيل شيء واحد، فيجب أن يوجد التخيل في جميع أفراد الإنسان والحيوان، ولكننا بالدراسة وجدنا أن التخيل خاص بالإنسان وبعض الحيوان، وليس بجميع الحيوان، فالنمل مثلا ليس عنده تخيل.

٤-وبينما يكون الإحساس بصورة ما، مطابقة بين الحس والمحسوس،
 نجد أن الصورة الخيالية قد تكون تأليفًا من عندنا.

ه- فى الإحساس يفرض المحسوس نفسه على الحسس، أى أن الموضوع هو الذى يوجه الذات الحاسة ويفرض عليها قبول صورته، أما فى التخيل فإن هذه العملية متعلقة بإرادتنا، فنحن نتخيل فى الوقت الذى نريد، وكذلك نتخيل الموضوع الذى نريده دون غيره من الموضوعات.

ويميز أرسطو بين التخيل وغيره من القوى الإدراكية ، فيذكر أنه قوة تحصاس. تختلف عن قوى الإحساس والتفكير ، ولو أنه لا يمكن أن يوجد بغير إحساس. وكذلك فالتخيل غير التفكير ، إذ أن التفكير أى الحكم على الأشياء لا يتعلق بالإرادة ، بينما صور التخيل تخضع للإرادة ، فنحن نعرفها ونتمثلها ونسترجعها بإرادتنا ، والتخيل قيد يكذب في موضوعات الحس الخاصة ، بينما تصدق هذه الحواس. والتخيل أيضًا غير الظن المصحوب بالإحساس ، وليس هو المركب منهما ، وكذلك التخيل ليس سوى قوة تحصل بها الصور فينا ، فهو قوة أو حالة نحكم بها وقد يكون حكمنا صوابًا أو خطأ.

ويستند أرسطو إلى مقدمات أوردها في الفصول السابقة من كتاب النفس وينتهى إلى النتائج التالية وهي: —

أولا: أن التخيل كحركة يجب أن يقوم على الإحساس وأن يوجد عند الكائنات التي تحس.

ثانيا: أن القائم بالتخيل يجب أن يفعل وينفعل بعدد كبير من الأفعال. ثانيا: أن يكون التخيل صادقًا أو كاذبًا.

ويستطرد في تفصيل النتيجة الأخيرة، فيقول: إن الإحساس بالمحسوسات الخاصة صادق دائما، وعندما يحصل الإحساس بأن هذه المحسوسات الخاصة أعراض لشيء ما، هنا فقط يمكن أن يحدث الخطأ، وكذلك فإن الخطأ يقع دائمًا في إدراك المحسوسات المشتركة. فيكون لدينا ثلاثة أنواع للتخيل تتمايز بالنسبة لموضوع التخيل الصادر عن الإحساس.

أولهما: تخيل يقوم على الإحساس بالمحسوسات الخاصة وهذا النوع من التخيل يكون صادقًا أو كاذبًا إذا غاب موضوع الإحساس.

ثانيها: التخيل القائم على المحسوسات المشتركة.

ثالثها: التخيل القائم على المحسوسات بالعرض.

وهذان النوعان الأخيران من التخيل قد يكونان صادقين أو كاذبين سواء كان موضوع الإحساس حاضرًا أو غائبًا، وتزداد نسبة الخطأ إذا كان هذا الموضوع غائبًا.

وينتهى أرسطو إلى تعريف التخيل بعد أن بين أنه شى آخر غير الإحساس وغير التعقل وغير الذاكرة - ولو أن الذاكرة فائمة على المخيلة، فالمخيلة تقتصر على إدراك الصور، بينما الذاكرة تدرك أن هذه الصورة هى صورة شى قد سبق إدراك، فهى تتعلق بالماضى--

يعرف أرسطو الخيال إذن بأنه الحركة المتولدة عن الإحساس بالفعل. ولما كان البصر هو حاسة الإنسان الرئيسية، التي يستمد منها الخيال مادته لهذا فقد اشتق لفظ "فنطاسيا" أى الحس المشرك من النور، إذ بدون الضوء لا يمكن أن يتم إدراك البصر للمرئيات. وعلى العموم فإن صور الخيال تبقى في نفوسنا وتكون شبيهة بالإحساسات، وقد يتم الفعل بتأثيرها عند الحيوانات، وهي كائنات حيمة لا عقل لها. وكذلك قد تؤثر في الإنسان الواقع تحت وطأة المرض أو النوم.

# ٢٢- النفس الناطقة: العقل المنفعل، العقل الفعال: (أ) العقل المنفعل<sup>(1)</sup>:

العقل ليس كالحس، فجميع الحيوان يحس، والإنسان وحده هو الذى يعقل وفى هذا رد على القدماء الذين سووا بين الحيوان والإنسان من حيث الإدراك. والعقل يجب أن يكون غير منفعل مع قدرته على قبول الصورة، وأن يكون بالقوة شبيها بهذه الصورة، دون أن يكون هذه الصورة نفسها، وأن يكون العقل كنسبة قدوة الحس إلى المحسوسات، ويجب أن يكون غير ممتزج.

وإذن فالعقل – أى ما به تفكر النفس وتتصور المعانى – ليس شبيئًا بالفعل قبل أن يفكر. وهو غير ممتزج بالجسم وليس له عضو خاص به، إذ أن هذا يجعله ينفعل بخصائص المحسوس كالحار والبارد. وهنا يقبل أرسطو رأى أفلاطون الذى يجعل النفس مكانًا للصور، ولكنه يستدرك بقوله: إن هذا لا يصدق إلا على النفس الناطقة فحسب. ولن تكون أيضًا الصور موجودة فى النفس بالفعل بل بالقوة فقط والعقل يختلف عن الحس، إذ أن الحاسة لا تقوى على الإدراك عقب تأثير محسوس قوى، أما العقل فإنه عندما يعقل معقولا شديدًا فإنه يكون أكثر قدرة على تعقل المعقولات الضعيفة، وذلك يرجع إلى أن قوة الحس لا توجد مستقلة عن البدن على حين أن العقل مفارق له، أى أنه ليست له آلة خاصة لمارسة فعله.

والعقل حينما يحصل على المعقولات يصبح هذه المعقولات بالفعل، ويستطيع استعادتها فيسمى العقل المستفاد (أو العقل بالملكة) وهو كالعالم الحاصل على المعلومات، وهذا العقل يكبون بالقوة بنوع ما، لا كما كان قبل أن يتعلم أو يحصل على المعلومات، إذ أن له القدرة على استعادة المعقولات التي أدركها. وبينما يدرك الحس المحسوسات بأعراضها الخارجية المشخصة نجد أن العقل يدرك ما هيات هذه المحسوسات سواء كانت هذه الماهيات متحققة في الخارج أم مفارقة.

<sup>(1)</sup> المقالة الثالثة - الفصل الرابع.

والمقل هو بالقوة المعقولات، ولا يكبون العقل المعقولات بالفعل قبل أن يعقل، والعقل معقولا كسائر المعقولات إذ أن العقل عندما يجرد صور الأشبياء الهيولانية ويقبلها قبولا غير هيولاني، يعقل في أثناء ذلك ذاته.

لدينا إذن درجتان من درجات العقل: العقل المنفعل وهو ما سمى فيما بعد بالعقل الهيولاني أو المادى، وهو قوة خالصة معدة لقبول الصور المعقولة والعقل المستفاد وهو العقل المنفعل بعد أن حصل على الصورة المعقولة بالفعل.

### ٢٣- (ب) العقل الفعال (١٠)

يميز أرسطو في النفس بين العقل الذي يشبه الهيولي لأنه يضم جميع المعقولات وهو العقل المنفعل، والعقل الذي يشبه العلة الفاعلة لأنه يحدث المعقبولات جميمًا وهو شبيه بالضوء الذي يحيل الألوان بالقوة إلى ألوان بالفعل، وهـو مفـارق لا منفعل وغير ممتزج من حيث أنه فعل، والفاعل أسمى من المنفعل أو هو مبدأ الفعل، والمبدأ أسمى من الهيولي، وهو علم بالفعل، وهو وموضوعه شيء واحد، وإذا كان العلم بالقوة متقدمًا زمنيًا على العلم بالفعل، فإن العلم بالفعل متقدم على الإطلاق حسب مذهب أرسطو، وهذا العقل الأخير لا يكون بالقوة أبدًا فهو لا يعقبل تارة ثم يعقل تارة أخرى. ويقول أرسطو: "وعندما يفارق يصبح مختلفًا عما كان بالجوهر". وعندئذ فقط يكون خالدًا وأزليًا". فهل يقصد بذلك مفارقته للعقل المنفعل بعد تجريده للصورة المعقولة، وتعقل العقل المنفسل لهنا بحينت يصبح هذا العقبل الأخير عقبلا مستفادًا؟ أم أن معنى المفارقة هنا هـو مفارقـة النفس للجسم بعـد الـوت؟ ويبـدو أن الرأى الأخير هو الأرجح لأن أرسطو يقول: "إنه يصبح عندئذ خسالدًا وأزليًا"، وأنه "لا يتذكر بعد المفارقة لأنه لا يتذكر بعد المفارقة لأنه لا يحتفظ بأى ذكرى للحياة قبل الموت"، على حين أن العقبل المنفعل فاسند لأنبه يتذكبر ولأنبه متصبل بالكنائن المركب من جسم ونفس ويتأثر تبعًسا لذلك بظروف الحياة، إذ أن العقل يقوم في الأصل على تجريد الصورة الخيالية لتصبح موضوعًا للتعقل فإذا فسد الجسم فسدت معه قوة الخيال وفسد بذلك العقل المنفعل.

<sup>(</sup>١) المقالة الثالثة - الفصل الرابع

السيقصد بالجوهر الجوهر المشخص المركب من نفس وبدن

وقد أثارت العبارة الأخيرة في الفصل الرابع جملة إشكالات. إذ ما معنى قوله: أننا بدون العقل الفعال لا نعقل؟ إذا كان المقصود هو أن أي شيء بالقوة يحتاج إلى مبدأ بالفعل لإخراجه من القوة إلى الفعل، فيكون العقل الفعال هو هذا المبدأ ولكن هل يوجد بالفعل دائما في النفس أم أنه يوجد خارج النفس؟ وإذا كان التفكير قائما على الإحساس؛ فيكون المحسوس هو الذي يخرج الحس من القوة إلى الفعل، ويكون عمل العقل تجريد الصورة المعقولة من الصورة الخيالية – المستمدة من الإدراك الحسى – لتكون مادة للتعقل. وإذن فالعقل الفعال هو البدأ الذي يقدم الصورة المعقولة للعقل المغال هو المبدأ الذي يقدم الصورة المعقولة للعقل المنفعل ويخرجه من القوة إلى الفعل بعد تعقله لهذه الصورة.

لقد فهم المتأخرون أن هذا البدأ - إذا كان خالدًا وأزليًا، وكان بالفعل دائما - فإنه يجب أن يكون خارج النفس. وقد كان الإسكندر الأكبر الأفروديسى أول من قال بهذا الرأى وتبعه فى ذلك المسلمون وغيرهم، وجعلوا مركزه فى عقل فلك القمر. والواقع أنه سحب المبدأ الأرسطى نجد أن آلة الإدراك تكون دائمًا قوة صرفة لا تخرج إلى الفعل إلا بتأثير موضوع الإدراك فإذا جعلنا العقل الفعال داخل النفس وهو بالفعل دائمًا - سنواء عقل أم لم يعقل - فنكون بذلك قد خرجنا على هذه القاعدة العامة. وإذا كان هذا العقل أزليا وخالدًا فمن أين أتى وما مصدره؟.

إن العقل الفعال إذن ما دام بالفعل دائما، فإنه سيكون محركًا غير متحرك. ولأرسطو نص أوردناه في الفصل الرابع من المقالة الأولى يقول فيه: "وفيما يختص بالعقل فيظهر أنه يتولد فينا كأن له وجودًا جوهريًا ولا يخضع للفساد"، أما الصور الطبيعية الأقرب إلينا فإنها تخرج من المادة لتعود إليها. ويقول في كتاب "تكوين الحيوان": "إن العقل الفعال يأتي من خارج ويحل في الجنين"(١)

وهنا يصادفنا إشكال هام، ذلك أن أرسطو يرد على الفيثاغوريين بقوله: إن النفس لا تحل في أى جسم معين لها بالذات، وإذا كان العقل الفعال جزءًا من النفس فلابد أن يتميز في كل نفس فردية عن النفوس الأخرى، وإذا كان كذلك فسيكون من عنصر فان يفنى بفناء الجسم، ولكنه غير فان، فيبقى القول إذن بأنه

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية - الفصل الثالث.

ليس عقلا فرديًا، وأنه مبدأ عام لا يتعلق بنفس فردية معينة، وهذا ما يؤيد تفسير الإسكندر، ما يعطى لنا تفسيرًا دقيقًا لمعنى المفارقة عند أرسطو الأمر الذى يثير صعوبات جمة حول حقيقة الاتصال الجوهرى بين النفس والجسم، إذا كنان مبدأ الإدراك العقلى متعال على التجربة مفارقًا لحياة الكائن الحيى - أى الإنسان - كل المفارقة،

## ٢٤- التمييز بين العقل النظري والعملي":

العقل النظرى يدرك الماهيات، وكذلك الجزئيات المتحققة فيها الماهيات، وذلك بتجريده للصور المعقولة من الصور المحسوسة. وتتم عملية الإدراك في هذه الحالة بدون النظر إلى استجلاب منفعة ما من المدرك، بل أن الإدراك يكون عملية عقلية خالصة تنصب على الماهيات لتدركها في حقيقتها بقطع النظر عن أنها خير أو شر لنا. أما العقل العلمي فإنه يحكم على الجزيئات بأنها خير أو شر، فيحرك النزوع إلى قبولها أو النفور منها. وهناك فرق بين الحس والعقل بهذا الصدد، إذ الحس يدرك الملائم وغير الملائم، أو اللذيذ والمؤلم بالنسبة لجزئية متشخصة، أما العقل العملي فإنه يتعدى هذا التشخيص الجزئي ويحكم على ما هية الشيء بأنها خير أو شر، أي أن موضوع تعقل العقل العملي هو الصورة المجردة من الصور الخيالية، أما الحس فإنه ينفعل بالصورة الحسية.

## ٢٥- موزانة بين عمل كل من العقل والحاسة والتخيل" :

ويجمل أرسطو في هذا الموضع ما سبق أن ذكره عن النفس" فيشير إلى أنه يمكن القول بأن النفس هي الموجودات نفسها. ذلك أن الكائنات إما أن تكون محسوسة وإما أن تكون معقولة. فمن حيث المحسوسات نجد أن الإحساس والمحسوس شيء واحد أو أن الإحساس يصبح المحسوس بالفعل في عملية الإحساس.

وأما من حيث المعقولات، فإن العقل والمعقول يصبحان شيئًا واحدًا في عملية التعقل. . هنا نعود فنذكر ما سبق أن ذكره أرسطو من أن قاعدة "الشبيه يدرك

<sup>(1)</sup> المقالة الثالثة - القصل السادس والسابع.

المقالة الثالثة - الفصل الثامن.

الشبيه" لا تنطبق هنا إلا عندما يتم الإحساس أو التعقل، أما قبل ذلك فالمحسوس بالقوة مباين للإحساس بالقوة وكذلك المعقول والعقل، وهذا ما يمنعنا من تفسير عبارة أرسطو التى يوردها في مقدمة هذا الفصل على أنه تصورى المذهب.

ويفصل أرسطو هذه المقدمة فيذكر أن العلم بالقوة، أى التعقبل بالقوة، أى التعقبل بالقوة والإحساس بالقوة يقابلان المحسوسات بالقوة والمعقول بالقوة، أى الأشياء. بالقوة أما العلم بالفعل والإحساس بالفعل فإنهما يقابلان المحسوس بالفعل والمعقول بالفعل أى الأشياء بالفعل.

والنفس تشتمل على قوه الحس وقوة العقل وهى بالقوة الأشياء المحسوسة والمعقولة، وليس معنى هذا أن تكون النفس الأشياء ذاتها، بل المقصود هنا صور الأشياء، فليس الحجر في النفس بل هي صورته، فالحاسة إذن صورة المحسوسات بالقوة أو بالفعل وكذلك العقل هو صورة المعقولات بالقوة أو بالفعل

ولما كانت الصورة لا توجد مفارقة للأشياء التي هي صورة لها، فإن المعقولات توجد في صورة المحسوسات أي أنها تستمد منها. فالمعقول صادر عن المحسوس، ويقول أرسطو إنه لهذا السبب إذا لم توجد المحسوسات فإننا لا نستطيع أن نتكلم عن شيء أو نفكر أو نعقل "فإننا في غيبة الإحساس لا نستطيع أن نتعلم أو نفهم أي شيء "فالتعقل يستند أولا على وجود المحسوس أي على صورته المدركة بالحس. ثم أننا لا نستطيع استعمال العقل بدون الصورة الخالية، فالأخيلة شبيهة بالإحساسات إلا أنها لا هيولي لها، أما المعاني الأولية فيهي ليست أخيلة ولكننا لا نستطيع الاستغناء عنها، فكأنه يجعل في العقل معايير لا يستطيع الاستغناء عنها وهي صادرة عن الحس أو التخيل، كقوانين المنطق الأولية والجوهر والعلة. إلن.

وفى نهاية المقالة الثالثة من كتاب النفس يخصص أرسطو الفصل ١١، ١١، ١٢، للكلام عن القوة المحركة ليوضح علة الحركة في الكائنات الحية وكيف أن مصدرها النفس<sup>(۱)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) وهو يشير في الفصلين الثاني عشر والثالث عشر من الكتاب إلى عمل الحواس المختلفة في حفظ الكائنات
الحية الحاصلة على النفس، ويبسط القول في اللمس ووظائفه الرئيسية وقد سبق أن أشرنا إلى ما ذكره
أرسطو بهذا الصدد حين الكلام عن اللمس في الجزء الخاص بالحواس الظاهرة.

## 21- الموقف الأرسطي بصدد النفس- إجمال:

رأينا كيف أن النفس هى الصورة الحيوية للكائن الحى وأنها كمال أول لجسم طبيعي غير آلى وكيف أنها قد تكون نباتية أو حيوانية أو ناطقة. ولكل من هذه النفوس قواها الخاصة بها:

أ-فالنفس النباقية: وهى التي يسميها أرسطو بالنفس النامية، وتوجد في النبات، ولها وظيفتان هما: النمو والتوليد. ويحدث النمو في الكائن الحي بفعل الغذاء، الذي يتحول إلى نوع مادة الحي، ولكن هذا النمو في هذا الكائن الذي يعتبر مركبا طبيعيا لا يستمر إلى مالا نهاية، بل يتحدد بحسب صورة النوع أي نفسه.

أما فعل التوليد فهو الذي يحفظ النوع في أفراده.

يلاحظ أن قوى النفس النامية توجد في النفسس الحيوانية والنفس الناطقة على السواء.

ب- وأما النفس الحيوانية: وهي التي تسمى عند أرسطو بالنفس الحاسة فإن لها نوعين من الحواس:

ظاهرة وباطنة - أما الظاهرة فهى الحواس، أى البصر والسمع والشم والذوق واللبس.

والحواس الباطنة هي الحس الشترك والمخيلة والذاكرة.

وقد سبقت الإشارة إلى وظائف كل منها، وقد بينا كيف أن التخيل إحساس ضعيف وأن الذاكرة تقوم على التخيل.

وترتبط هذه الحواس الظاهرة والباطنة بالنفس الناطقة ووظائفها في الإنسان.

ج- وأخيرا نجد النفس الناطقة: والعقل في الإنسان قوة صرفة، وهو لا يدرك المحسوسات مباشرة لأنه مفارق. وهو إما نظرى يدرك المعيات في أنفسها وإما عملى: يحكم على الجزئيات بأنها خير أو شر فيغرى الناس بالميل إليها أو ينفرهم منها. وقد بينا كيف أنه لا يمكن أن يتم أي إدراك عقلي إلا بافتراض وجود عقل منفعل وعقل فعال وعقل بالفعل وذلك حسب المبدأ الأرسطى القائل بأن كهل ما

هو بالقوة يخرج إلى الفعل بتأثير ما هو الفعل. وكذلك فإن كل معرفة عقلية فإنما تستمد من الصور الخيالية المأخوذة عن الحس.

وهذه الصور الخيالية هي مادة التعقل، والعقل الفعال - وهو بالفعل دائمًا - يجرد الصور المعقولة من هـذه الصور الخيالية ويقدمها للعقل المنفعل ليتحد بها فيخرج بذلك من القوة إلى الفعل ويصبح عقلا بالفعل.

على إنه يجب الإشارة في نهاية كلامنا عن "النفس" إلى الاتجاه الواقعي الذي حرص أرسطو على التزامه في دراسة العلم الطبيعي الذي تندرج تحتبه دراسة النفس، ذلك أنه – كما بينا – يجمل الإحساس الأساس الأول للمعرفة سواء كانت حسية أم عقلية، فليست موضوعات العقل، معقولات خالصة قائمة بذاتها كما هو الحال عند أفلاطون. بل هي معاني يجردها العقل من الصور المحسوسة والنفس كذلك ليست مفارقة بطبيعتها كما اعتقد أفلاطون بل هي صورة للجسم متحدة به اتحادًا جوهريًا.

وإذا كان وضع العقل الفعال على هذه الصورة القلقة قد أثار موجة من التساؤل حول طبيعته ووظيفته، فإن الخروج به نهائيًا عن دائرة الواقعية الأرسطية إنما يرجع إلى الشراح وليس إلى أرسطو.

## الفصل السابع ما بعد الطبيعة أو الفلسفة الأوك

## ١-الفلسفة الأولى ومركزها بين العلوم:

يبدأ أرسطو المقالة الأولى من كتاب ما بعد الطبيعة بقوله: إن الناس جميعا يشتهون المعرفة بالطبع، وعلامة ذلك ما نشعر به من لذة فى إحساساتنا، فإننا نميل إليها لذاتها لا لمنفعتها، ولا سيما إحساسنا البصرى.. فنحن نفضل النظر على أى شىء آخر حتى ولو لم يكن بقصد العمل. والسبب فى ذلك أن معظم حواسنا تتيح لنا المعرفة وتكشف لنا عن الاختلافات الكثيرة بين الأشياء ... ولما كان الإنسان حاصلا على ذاكرة تمكنه من استرجاع صور المعارف الحسية المتعددة فإنه بذلك تتكون لديه "تجربة". ذلك أن التجربة إنما تنتج عن الذاكرة.

For the several memories of the same thing produce finally the capacity for a single experience.

وقد تشبه التجربة العلم والفن إلى حد كبير. ولكن الواقع أن كـلا مـن العلـم والفن إنما يحصل عليه الإنسان من خلال التجربة.

ذلك أن تعدد المعارف التجريبية لدى الإنسان بالنسبة لموضوع واحد يجعله حاصلا على علم عملى بهذا الموضوع أو ما يسمى بالفن، فالفن ينشأ حينما يستخلص الإنسان من معارفه التجريبية حكمًا كليًا يصلح للتطبيق على طائفة من الموضوعات أو الحالات.

Art arises when from many notions gained by experience one universal judgement about a class of objects is priduced.

فالحكم مثلا بأن هذا الدواء يشفى "كالياس أو سقراط" أو بضع أفراد آخرين إنما يرجع إلى التجربة، أما الحكم بأن هذا الدواء يشفى جميع المسابين من ذوى الأمزجة المعينة، هذا الحكم يرجع إلى الفن.

وكلما تقدم الإنسان في مضمار الحضارة وتشعبت مطالبه، تظهر أعداد من الفنون تبعًا لذلك: منها ما كان موجهًا للتسلية والترفيه عن النفس ومنها ما كان موجهًا لإشباع المطالب الضرورية. ولا شك أن الفنون التي من الفرع الأول أقرب إلى

الحكمة من ثلك الفنون المنصبة على الضروريات، ذلك لأن هذه الأخيرة تستهدف المنفعة. وعندما اكتملت هذه الفنون جميعًا اكتشف الإنسان العلم الذى لا يقصد به اللذة أو المنفعة. وذلك في البلاد التي تهيأ لبعض الأفراد فيها فراغ من العمل في سبيل الرزق. وهذا هو السبب أن الفنون الرياضية قد نشأت في مصر لأنه كان يسمح لطائفة الكهنة بالتقرغ لهذه الفنون.

ولما كانت الحكمة هي مطلبنا، وقد حددناها مبدئيًا بأنها معرفة العلل والمبادى، الأولى للأشياء، لهذا فإن صاحب التجربة يعد أكثر حكمة من الحاصل على إدراكات حسية متفرقة، وكذلك صاحب الفن أى العلم العملى أعلى في درجة الحكمة من صاحب التجربة، وأخيرًا فإن صاحب العلم بالمبادى، والعلل يعد حاصلا على أعلى درجات الحكمة.

وعلى هذا فإن تقدم المعرفة بالتدريج يقيم نظامًا ارتقائيًا بين صور النشاط المقلى المختلفة من أدناها إلى أعلاها، فكلما أنصبت المعرفة على البحث عن العلل وتخلصت من ظروف التجربة الساذجة وابتعدت عن الاعتبارات النفعية وارتبطت بالعلل البعيدة، كلما اقتربت أيضًا من المثل الأعلى للعلم المطلق، وهو معرفة الحقيقة عن طريق عللها ومبادئها الأولية، وليس هذا العلم سوى الحكمة التني تدرسها الفلسفة. ولما كانت الفلسفة الأولى أى الميتافيزيقا هي العلم بالعلل الأولى للأشياء، فإنها تصبح العلم بالله وبذاته من حيث أن الله هو العلة الأخيرة لكل ما هو موجود وهو الذي يؤسس كل وجود وكل معقولية(١٠).

وعلى هذا يطلق على الفلسفة الأولى أو الحكمة اسم العلم الإلهى لأنه يبحث في الله وهو الموجود الأول والعلة الأولى، أما العلم الطبيعي فهو الفلسفة الثانية ويليها العلم الرياضي. وهذه هي مجموعة العلوم النظريسة التي تطلب فيسها المعرفة لذاتها وهي أسمى من العلوم العملية وهي الأخلاق والسياسة وتدبير المنزل.

ويجمل أرسطو الاعتبارات التي كانت من أجلها الفلسفة الأولى والعلوم النظرية بصفة عامة أسمى من العلوم العملية فيما يلى:

<sup>(1)</sup> المقالة الأولى - الفصل الأول من ص14. أ- 18.2 ث.

۱-أن من يعرف الأشياء جميعًا بقدر المستطاع دون أن يعرف تفصيلات كل شيء على حدة يكون أكثر حكمة من غيره، لأن العلم بالعلة أو العلم الكلى أسمى من العلم بتفصيلات الواقع فقط لأن الحاصل على العلم الكلى يعلم في نفس الوقت جميع الجزئيات والتفصيلات المندرجة تحت هذا الكلى بالقوة.

٢- أن العلوم النظرية والفلسفة الأولى بصفة خاصة تبحث في موضوعات صعبة ليس من السهل على الإنسان معرفتها لأنها بعيدة عن الإحساس ولهذا فالباحث فيها هو أحكم الناس وهو حاصل على أسمى معرفة.

٣-وكذلك فإن الذى يعرف الأشياء بعللها، يكون أقدر على التعليم من
 الذى لا يعلمها على هذا النحو، فإن الذين يعلموننا هم الذين يعرفون
 علل كل شيء.

٤-وأيضًا فإن معنى العلم يتحقق فى طلب العلم لذاته لا لنتائجه وهذا أقرب إلى الحكمة لأن الرجل الحكيم لا يجب أن يؤمر بل هو الذى يأمر وكذلك فهو لا يجب أن يطيع بل يتعين أن يطيعه من هو أقل منه فى الحكمة.

وأما الذى يدفعنا إلى طلب العلم لذاته لا لمنفعة والهرب من الجهل أى الارتماء في أحضان المعرفة، هو العجب أو الدهشة التي تلازمنا حينما نكتشف المجهول، وهذا الشعور ملازم لأجزاء العلم النظرى أكثر من ملازمته لأجزاء العلم العملي.

ه- وأخيرًا إن هذا النوع من المعرفة ينصب على معرفة غاية الفعل في كل شيء ثم معرفة الخير الأسمى في الوجود كله.

٦- وكذلك فإن الفلسفة الأولى أى الحكمة، تبحث فى أكثر الموضوصات ألوهية فتبحث فى ذات الله وصفاته وأفعاله وكيف وأنه علة جميع الأشياء والمبدأ الأول للوجود(١).

<sup>(</sup>١) المقالة الأولى - الفصل الثاني - ص١٨٢ أ- ١٨٢ ب.

## ٢-موضوعات الفلسفة الأولى:

إن أرسطو - كعادته في بحث مشكلات العلم والفلسفة - يستعرض آراء السابقين وينتقد ما لا يتفق مع آرائه من مذاهبهم، وقد أشرنا إلى مجمل مواقفه النقدية في مجال العلم الطبيعي وعلم النفس.

وفى مبحث الميتافيزيةا لا يخرج عن هذا الاتجاه، فنراه يعرض لمشكلات الوجود والتغير عند السابقين فيرد على القائلين بأن الوجود مادى فقط وكذلك القائلين بأنه معقول فحسب، ويخرج إلى القول بأنه وجود مادى عقلى يرجع إلى المادة والصورة. والوجود الواقعى ليس جزئيًا فحسب كما أدعى الطبيعيون وليس كليًا فحسب كما أدعى الإيليون وأفلاطون والفيثاغوريون، بل أن الوجود الحق إنما هو للجوهر المشخص. وكذلك ليس الوجود واحدًا ثابتًا كما ادعى الإيليون، كما أنه ليس كثرة متغيرة كما أدعى هرقليطس، بل هو وجود يكتنفه تنظيم أعلى يشير إلى الوحدة والتماسك ويخضع للتغير المرسوم الذى يستند إلى موجود أول أزلى فى قمة الوجود.

أ-فموضوعات الفلسفة الأولى إذن هي الوجدود ومبادئه وعلله وصناته الجوهرية (أن أو بمعنى آخر تبحث الفلسفة الأولى أو علم الوجدود في المبررات التي تسمح لنا بأن نقرر وجود الأشياء على نحو ما هي عليه في الواقع. فما الدى يسمح لنا بأن نقرر أن سقراط هو كذلك بالفعل وأنه موجود، وأن الفرس هو على نحو ما هو موجود أمامنا بالفعل (أ). وهذا التساؤل يقودنا إلى البحث عن حقيقة الوابطة الوجودية التي تربط المحمول بالموضوع من الناحية الوجودية – لا من الناحية المنطقية – في أي تعريف، من حيث أن التعريف إنما ينصب على ماهية الوجود هي وخصائصه الجوهرية. وبمعنى آخر يرى أرسطو أن المشكلة الأولى في علم الوجود هي البحث عما يسمح لما بحمل صفات ما على موضوع ما.

لقد اعتقد أفلاطون خطأ أنه قد حل المشكلة عن طريق الجدل حينما وضع فروضًا أولية ثم حاول إثباتها، والواقع أن المنهج الأفلاطوني بهذه الصورة إنما

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة المقالة السادسة - الفصل الرابع - فقرة ١٠٢٨.

٣) م. س المقالة السابعة – الفصل الأول فقرة ١٠٢٨ ب

يبحث فى قيمة التعريفات بعد إتمامها. وكذلك فإن أصحاب العلم البرهانى يعجزون عن حل هذه المشكلة ذلك لأنهم يستخدمون التعريفات نفسها وإمكان قيامها، فلا يبقى إذن – كما يقول أرسطو – إلا أن تكون هذه المشكلة من اختصاص علم جديد لم يكن معروفا من قبل وهو الفلسفة الأولى أو العلم الذى يبحث فى مطلق الوجود. وإذا كان بارميندس قد أثار مشكلة الوجود لأول مرة فى تاريخ الفلسفة إلا أنه لم يفطن إلى أن ثمة علما جديدا تدور مباحثه حول هذه المشكلة، فكأنه أثار الجدل حول المشكلة لكى يرد على الطبيعيين وهرقليطس فحسب، وكان على أرسطو أن يعرض فيما بعد لإمكان قيام علم الوجود، ويرتب قضاياه ويستعرض مشاكله.

ب - فموضوع الفلسفة الأولى إذن هو الوجود، ولكنه ليس الوجود العرضى أو الاتفاقى أو الوجود المعبر عنه بالرابطة فى القضية، بل الوجود الذى تبحث فيه الفلسفة الأولى هو الوجود الثابت. فالوجود العرضى لا يصلح أن يكون موضوعًا لأى علم إذ أن الأعراض زائلة وغير ثابتة وترد إلى المقولات التسع. أما الوجود الاتفاقى فهو معلول عرضى، وموضوع العلم يجب أن يكون ضروريًا، أما الوجود المعبر عنه فى القضية فهو يتعلق بالصدق أو الكذب من الناحية المنطقية لا من الناحية الوجودية. ولكن الوجود العرضى والاتفاقى إنما يفترض بداهة وجود جوهر تحمل عليه هذه الأعراض والصفات المتعلقة بالموضوع. وعلى هذا فإن جميع أنواع الوجود إنما ترجع إلى الجوهر وتشتق منه، وإن لم يكن ثمت جوهر لم توجد الأعراض أو الصفات.

فموضوع هذا العلم إذن هو الجوهر من حيث طبيعته الأولية أي حيث وجوده.

حــ - ويتعين على الفلسفة الأولى أيضًا أن تضع المسادى الأولية أو البديهيات، أى المبادى الكلية التى تعم جميع الموجودات والتى بدونها يستحيل الكلام عن الوجود على أى نحو. وهذه المبادى هى: الذاتية والتفاقض والثالث المرفوع، وهى مبادى أولية وبديهية من حيث أنها لا تفتقر إلى البرهان، ولكن تقام

الحجة (١) على منكريها باستخدام برهان الخلف أى نثبت لهم أنهم حينما ينكرون هذه المبادىء فإنهم يقرون بصدقها في نفس الوقت، فتطلب إلى الخصم أن ينطق بلغظ واحد له مفهوم فإذا قال "إنسان" فإنه يقصد بذلك الإشارة إلى ماهية معينة يستحيل أن تكون "لا إنسانا". فكأنه يسلم ضمنًا بأن ما هو إنسان ليس"لا إنسانا"، أى أنه يسلم بصدق مبدأ عدم التناقض وهكذا يمكن الرد على حجم بروتاغوراس وأترابه الذين ينكرون هذا البدأ فلا يمكن اجتماع الأضداد أى الوجود واللاوجود في شيء واحد يكون بالفعل، بل يمكن ذلك في حالة كونة بالقوة. وأيضا يستحيل أن يكون الإحساس الواحد والرأى الواحد صادقًا وكاذبًا في نفس الوقت، وبالنسبة للشخص الصحيح والمستيقظ والعالم ومن يرى الأشياء عن قرب. والحس الصحيح لا ينقل إنينا عن شيء واحد في وقت واحد أنه كذا وليس كذا، وأخيرًا فإن الأشياء لا تتغير من كل وجه كما زعم هرقليطس القائل بالتغير المستمر، بل تنعدم الصورة وتبقى الهيولي كمقوم لتحل فيها صورة أخرى. وعلى هنذا فقد أمكن لنا أن نعرف حقائق الأشياء لأن العلم ينصب على الصورة وهي ثابتـة دائمـة ما دام الشيء باقيًّا وأما الذى يتغير فهي أعراض الشيء فقط وكذلك فإن القول باجتماع الوجود واللاوجود معا في آن واحد إنسا يؤدى إلى استحالة التغيير والتحول بين الأشياء وهكذا فإننا نرى كيف أن مذهب الصيرورة المطلقة والكثرة اللامتناهية عند هرقليطس قد انتهى إلى مذهب. بارمينيدس القائل بالسكون التام والوحدة التامة، وكلا المذهبين بعيد عن الصواب ومن ثم فإنه يجب التسليم بصحة المبادى، الأولية التي تدخل في نطاق مباحث الفلسفة الأولى.

د - وليست الغلسفة الأولى علم الخير، أو علم العلة الغائية، أو علم العلة المحركة وهي لا تبحث كذلك في تحليل الموجودات وردها إلى عناصرها الأولية المادية كالماء والهواء والتراب، وليس من وظيفتها أيضًا أن تصعد عن طريق الجدل إلى المعقولات العليا الدائمة كما فعل أفلاطون، بل هي تبحث في تعيين الخصائص المشتركة للموجودات كما هي في الواقع المحسوس. فهي إذن العلم الكلى الذي

<sup>(</sup>١) م. س-المقالة الرابعة -- ف٤-- ٧.

يبحث فى الماهية فيدرس ما هو مشترك بين الجواهر ويحدد ماهيات الأشياء التى تجعلها تندرج تحت جنس معين وتتعين بفصل نوعى (١٠).

ويجب ألا يظن الباحث في هذا العلم أنه حينما يبحث عن الوجود من حيث هو وجود فحسب، سيحصل على الجنس الأهلى للوجود، فهذا خطأ قد وقع فيه الغيثاغوريون والأفلاطونيون، فقد سبق أن ذكرنا كيف يضع أفلاطون الوجود كجنس أعلى في محاورة السفسطائي، غير أن الوجود مع أنه صفة كلية إلا أنه لا يعد جنسًا تكون الموجودات الأخرى أنواعًا تندرج تحته، ذلك أن أوائل الأجناس هي المقولات، أما الوجود بمعنى الواحد أو الجوهر فهو متقدم عليها ومشترك بينها لا بالمعنى الذي أشار إليه أفلاطون حينما جعل الواحد أو الوجود جنسا بحيث تصدر عنه سائر الموجودات، ولكنه مع هذا لم يجعل الوجود نقطة البداية في مذهبة بل بدأ من الأضداد كالوجود واللاوجود، والواحد والكثير، والمتناهى واللامتناهى، وجعل الموجودات تصدر من مزيج من هذه الأضداد.

وتعارض الفلسفة الأولى هذا الاتجاه فتغلق الباب أمام الجدل، فالأضداد ليست مبادى، أولية، ولكنها حالات وجودية للجوهر، فإن الشيء يكون جوهرًا قبل أن يكون متناهيًا أو لا متناهيًا، وكذلك فإن الجوهر المشخص كإنسان أو كفرس ليس له ضد، من ثم فإن مبدأ الأضداد لا يصلح أن يكون نقطة بداية للجدل(1).

وإذا كان الوجود ليس جنسًا وليس أحد طرفى الضدين فلا يبقى إلا أنه محمول، وأنه يحمل على أشياء جزئية شخصية مثل سقراط وكالياس وهنذه الموجودات المشخصة هي التي تدرسها الفلسفة الأولى لاستخلاص ما بينها من خصائص مشتركة.

<sup>(</sup>١) م. س المقالة الثالثة – ف ٣ – فقرة ٩٩٨ أ.

<sup>(1)</sup> راجع للمؤلف تاريخ الفكر الفلسفي-الجزء الأول.

<sup>07</sup> ما بعد الطبيعة - المقالة العاشرة - ف 2.

<sup>9)</sup> م. ص- المقالة الرابعة - ف ٢- فقرة ١٠٨٧ أ.

ويذكر أرسطو أن أفلاطون قد أخطأ حينما جعل الكلى موضوعًا للعلم وليس الجزئى المشخص فاقتضاه ذلك أن يضع فوق المحسوس المتغير أصولا ثابتة معقولة وهذه الأصول هي المثل.

هـ والواقع أن أرسطو يقرر أيضًا صراحة ، أن موضوع العلم هو الكلى ، فهل ثمت تعارض بين نظرية المعرفة ونظرية الوجود عند أرسطو من حيث أنه يجعل الجوهر الجزئى المشخص الموضوع في علم الوجود بينما يجعل الكلى موضوعًا للعلم أي الموضوع الأول في المعرفة؟

إن أرسطو لا يقصد بالكلى المثال الدى وضعه أفلاطون فى العالم المعقول والذى يتجاوز نطاق المحسوس ويسمو عليه. ولكنه يرى أنه لكى يقوم البرهان لا بد من وجود حد أوسط، ولكى يكون ثمت حد أوسط لا بد من وجود الكلى، لأن الماهية والتعريف والكلى ألفاظ مترادفة غير أن الكلى الدى يتألف منه الحد الأوسط فى القياس البرهائى ليس من نوع المئال الأفلاطونى الموجود فى خارج الأشياء بل إن هذا المثال لا يعتبر كليًا إذ ليس له وجود مفرد (۱) إلى وجوار المفرد المحسوس، أما الكلى الذى يشتمل عليه الحد الأوسط فهو يتألف مما هو مشترك بين الحالات المختلفة المتضمنة فى الحد الأصغر.

ونحن نحصل على الكلى المتضمن في الحد الأوسط عن طريق الاستقراء مستخدمين في ذلك الإحساس والفكر معًا، فبالإحساس ندرك الموجودات الجزئية المفردة، وبالفكر نستخلص الخصائص المشتركة بينها، وعلى هذا يقوم العلم فلا يكون موضوعه الحادث الجزئي بل الكلى الضروري، بينها يكون الجوهر الأحق بالوجود هو الجوهر المشخص أى المحسوس. فلا يوجد تعارض إذن بين نظرية أرسطو في المعرفة ونظريته في الوجود.

 <sup>(</sup>۱) والتعریف - عند أرسطو - لا ینصب علی المفرد لأن المفرد موجود بطریقة تحكمیة فی زمان ومكان معینین
 أی بدون سبب معقول، وكذلك فإن الزمان والمكان متجانسان عند أرسطو (ما بعد الطبیعة - المقالـة السابعة ف ۱۵).

لقد اتضح لنا إذن أن الحد الأوسط ليس من نوع الكلى الأفلاطوني بيل هو يعبر عن وحدة حالات الحد الأصغر وهي وحدة حالة في الأشياء (١). وليست خارجة عنها أو مجاوزة للوجود الواقعي المحسوس للأشياء (١).

وهذه الوحدة الحالة في الأشياء هي الماهية التي يشتمل عليها التعريف.". كما ذكرنا.

ويتساءل أرسطو عما إذا كان للماهية وحدة حقيقة، إذ أنه بدون التسليم بوجود هذه الوحدة في الماهية لا يكبون الجوهر واحدًا، فإذا عرفنا الإنسان بأنه حيوان له قدمان، فما الذي يجعلنا نسلم بأن الحيوان ذا القدمين ماهية واحدة وليس تأليفًا من حدين منفصلين؟ وكذلك ما الذي يجعلنا نسلم بأن عبارة" حيوان أبيض" تعبر عن ماهية واحدة وأنها ليسب تأليفًا من ماهية وصفة (أ) ؟ هذه إذن مشكلة خطيرة، فهل نحصل على ماهية الموجود بأن نرص عناصر إلى جوار بعضها - كما يقول الذريون - وأو أن الماهية وحدة حقيقة؟

ولكى نجيب على هذا التساؤل — بحسب مذهب أرسطو — يجب أن نميز بين الأجزاء المادية للدائرة هلى . المنط التي تنقسم إليها. أما أجزاؤها الصورية فيهى الجنس (من حيث أن الدائرة شكل مسطح) والفصل، ومنهما يتألف تعريف الدائرة ولا تنشأ الدائرة من رص أجزائها المادية إلى جوار بعضها، إذ أن مفهوم الدائرة متقدم على هذه الأجزاء مادامت فكرة نصف الدائرة تتضمن بالضرورة فكرة الدائرة، وكذلك أيضًا فإن الزاوية الحادة — وهي جزء من الزاوية القائمة — تعتبر لاحقة أو متأخرة منطقيا عنها إذ أنها تعرف بأنها أصغر من القائمة، وكذلك فإن اليد لاحقة في الوجود على ماهية الجسم الحي ما دام لا يمكن وجود اليد بدون الجسم.

ωέν παρά τά πολλά ένκατδ πο λλων

التحليلات الثانية - المقالة الأولى - ف٢.

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة - المقالة السابعة - ف £. فقرة ٢٠٠ اب.

 <sup>(3)</sup> م. س المقالة السابعة. ف ۱۲. فقرة ۱۰۳۷ ب.

والواقع أنه يصعب التمييز – في أى شيء – بين أجزائه الجوهرية المتعلقة بالماهية وأجزائه المادية، فمن العسير مثلا أن نقرر أن اللحم والعظم لا يكونان جزئين في ماهية الإنسان وقد استغل الأفلاطونيون هذه الصعوبة فأرجعوا الماهية الصورية للأشياء إلى أعداد تاركين مكونات الشيء الأخرى كلسها في الأجهزاء الماديسة المحسوسة(۱).

وعلى أية حال فإن وحدة الشيء أو الجوهر المشخص لا تتحقق عن طريق رص أجزائه المادية إلى جـوار بعضها، إذ أن هذه الأجـزاء متـأخرة أو لاحقـة على ماهية الوجود أو صورته، وإنما تتحتق وحدة الشيء عن طريق وحدة مكوناته المنطقية وهي الجنس والقصل، وهي لا يتحدان عن طريس مشاركة الجنس في القصل، إذ كيف يشارك الجنس في قصول عدة متعارضة ، وكذلك لن يتم الاتحاد بينهما بحيث تكون الفصول متضمنة في الجنس فإن ذلك يقضى على وحدة الجنس. يبقى أن هناك نوعًا آخر من الوحدة بين الجنس والفصل ذلك أن لفظ "حيـوان" ولفـظ "لـه قدمان" لا يعبران عن موجودين منفصلين بل يشيران ممًّا إلى موجود واحد، يبدو في صورة غير معينة حينما نطلق عليه لفظ "حيوان" فقط أى أنه يكبون مبادة أو موجبودًا بالقوة، وحينما نضيف إليه لفظ "لله قدمان" فإنه يصبح موجلودًا بالقوة، وحينما نضيف إليه لفظ "له قدمان" فإنه يصبح موجودًا معينًا له صورة، أي يكون موجودًا بالفعل, وعلى هذا فألموجود الواحد الذي تتحقق وحدته في التعريبف المنطقي يشير إليه الجنس بطريقة غير كاملة ويعينه الفصل بطريقة كاملة (١) ، أي أنه يكسون بالقوة أولا ثم يصبح بالفعل بعد تعيينه، على أن ما هو بالفعل يجب أن يتنقدم على ما هو بالقوة مطلقًا، فالإنسان بالفعل متقدم في الوجود على مكوناتـ إذ أن قولتا بأن لفظ "حيوان" في تعريف الإنسان يشير إلى عدم التعيين إنما يكون بالتسية إلى سابق علمنا بما هو معين أي بالفعل وهو الإنسان.

المقالة السابعة -- المقالة السابعة -- (۱)

<sup>(</sup>۱) م. س-- المقالة السابعة - ف ۱۲ -- فقرة ۱۳۷ دي.

ومن ثم فلا ينبغى استخدام القسمة الأفلاطونية في إقامة التعريف (۱) لأنها منهج لتركيب التصورات المنفصلة فحسب، فهي تبدأ بالجنس فتقسمه وتستمر على هذا النحو إلى أن تصل إلى الموجودات المشخصة فكأنها تنتقل من الوجود بالقوة إلى الموجود بالفعل، أما المنهج الصحيح فهو الذي يصعد من تعريف الموجود المشخص أي من الجنس والفصل لينتهي إلى الجنس أي ما هو بالقوة وهو الكلى الأفلاطوني.

وهذا الحد البسيط الغير المنقسم الذي يشتمل عليه الجنس والفصل معا والذي يشير إلى الماهية لا يمكن معرفته إلا عن طريق الإدراك المباشر الذي يسميه أرسطو بالحدس<sup>(۱)</sup> ولا يخطى الحدس في إدراك هذه الحدود البسيطة أي الماهية مثله تعاما كالإحساس بالنسبة للمحسوس الخاص وإنما يقع الخطأ حينما نركب أفكارًا مجردة وليس حينما نحدس حدودًا بسيطة أي ندركها إدراكا مباشرًا (۱).

وليس هذا الحدس من نوع الحدس الأفلاطوني الذي يعتبر نهاية المطاف في حركة الجدل، وتكون المثل – التي تتجاوز نطاق المحسوسات – موضوعًا له، بل أن هذا الحدس يوجد في عملية الإدراك الحسي فيهو حال في الإحساس كما تحل الماهية في الشيء(1). ونحن ندرك الكلي مثل "الإنسان" إدراكا حسيًا وحدسيًا من خلال الفرد المشخص: كالياس أو سقراط(1).

## ٣-نقد النظرية الأفلاطونية:

لقد تبين لنا إذن كيف أن الماهيات حقائق ثابتة حالة في الجزئيات ولقد أخطأ أفلاطون حينما فصل بين هذه الحقائق والمحسوسات أى حينما جعل الماهيات مفارقة ذات وجود يعلو على الوجود الحسى. وقد أشار أرسطو إلى أن أفلاطون قد استمد فكرته عن المثل المفارقة من الكلى الأخلاقي الذي توصل إليه سقراط عن طريق الاستقراء وجعله موضوعًا لتعريفاته. وقد أخرجه أفلاطون من حيزه الأخلاقي لكي

<sup>(</sup>۱) م. س- المقالة الثامنة - ف ٤- فقرة ١٠٤٥] - راجع كذلك الفصل السادس من نفس المقالة عن وحدة التعريف.

νόησις Μ

<sup>(7)</sup> كتاب النفس المقالة الثالثة - في - فقرة 200 ب.

<sup>(</sup>٩) ما بعد الطبيعة - المقالة التاسعة - ف1 - فقرة ١٠٥١ ب.

التحليلات النامية - المقالة الثانية - ف ٥٠ - فترة ٢٠٠٠.

يشمل الطبيعة بأسرها فذهب إلى أن المثل هي الكليات أو الجواهر المفارقة التي تقابل الماهيات المتضمنة في التعريفات، أما الجزئيات أو المحسوسات فإنسها تفسر بمشاركتها في هذه المثل الكلية المفارقة. وقد حشد أرسطو جملة من الاعتراضات الجدلية على نظرية المثل (1). ونجد قسمًا منها في محاورة بارمنيدس أورده أفلاطون نفسه ليستعرض احتمالات نقد مذهبه بعد أن احتدمت أزمة المشاركة (1).

وقد أوضح المعلم الأول كيف أن أفلاطون قد فشل في التوحيد بين العلم والجوهر أو الكلي، وترجع حججة بهذا الصدد إلى موقفين رئيسيين:

١-إما أن تكون المثل موضوعات للعلم ومن ثم فلن تكون كليات أو جواهر.
 ٢-وإما أنها جواهر الأشياء. ومن ثم فلا تصلح لأن تكون موضوعًا للعلم.
 ويمكن تلخيص نقد أرسطو لنظرية المثل فيما يلى<sup>(١)</sup>:

أولا: لا يتحقق وجود الإنسان إلا في لحم وعظم أى أن المادة من مكوناته الأساسية، فكيف يمكن وجود مثال مفارق معقول للإنسان لا يشتمل على المادة التي تعين تشخصه، وإذا وجدت هذه المادة في المثال بطلت معقوليت وأصبح محسوسًا. فلا يبقى إلا أن افتراض وجود مثل مفارقة فيه معارضة لطبيعة الأشياء. لأن هذه المثل ستكون مجردة وغير مطابق لأفرادها في العالم المحسوس.

ثانيا: إذا كان كل جوهر إنما يعتبر وحدة قائمة بذاتها، فإذا كانت المشل موجودة وتصلح أن تكون موضوعات التعريفات - كما ينبغي أن تكون بحسب آراء الأفلاطونيين - فإن المثال لن يكون وحدة قائمة بذاتها. وذلك لأن التعريف يتألف من الجنس والفصل، فالإنسان مثلا يعرف بأنه حيوان له قدمان، وأى تعريف يجب ألا يكون عقبة في سبيل وحدة الشيء المعرف من حيث أن هذا التعريف ينصب على موجود واحد، ولكننا نجد - إذا صدقت نظرية المثل أن تأليف التعريف على هذا

L. Robin, La Théorie Platonicenne des Idées et des Nombres d'aprés راجع (۱)
Aristote, Paris 1908

 <sup>(</sup>٣) راجع للمؤلف~ تاريخ الفكر الفلسفي الجزء الأول.

ما بعد الطبيعة - المقالة الأولى - انفصل التاسع - حيث نجد نقد أرسطو للمثل الأفلاطونية، وقد انتقدها
 أرسطو كذلك في مواضع أخرى متفرقة من "ما بعد الطبيعة" وأيضًا في كتبه الأخرى، وسنشير إلى انتقاداته
 في مواضعها.

النحو يتعارض مع وحدة الشيء المعرف، ذلك أن لفظ "حيوان" يشير إلى مثال "للحيوانية" ولفظ "له قدمان" يشير إلى مثال آخر لذوى القدمين، أى أن كل واحد من هذين اللفظين يشير إلى جوهر أو كلى ومن ثم فإن المعرف أى "الإنسان"سيشتمل حينتذ على جوهرين وبذلك تبطل وحدته الجوهرية (()). وكذلك فإن الجنس "حيوان" لن يصبح جوهرا واحدًا بل سيتفتت أيضًا لكى تتكون منه الأنواع، ومن ثم فيجب التسليم بأن وحدة ينبغى أن تكون فى الذهن وليس فى الخارج أى فى الأعيان كما ذكر أفلاطون (۱).

ثالثا: لقد أخطأ أفلاطون حينما توهم بأن القول بالمثل يحل مشكلة الميتافيزيقا وأنه يكفى لذلك أن نفترض أن الموجود المحسوس يشارك فى الموجود بالذات فمن حيث أن المثل جواهر ثابتة يتعين أن تظل دائمًا عللا على نفس النحو، أى تكون عللا ثابتة، ومن ثم فهى لن تفسر الحركات الظاهرة فى الأشياء المحسوسة، وأسباب ظهور هذه الأشياء واختفائها. ذلك أن المثال من حيث أنه ثابت غير متحرك يصلح لأن يكون سبباً للثبات وعدم الحركة وليس علة للحركة تكيف إذن تفعل المثل وتكون ذات تأثير فى المحسوسات؟

ولن يكون هذا التأثير – بالطبع – عن طريق حلول المثل في الأشياء، ذلك لأن المثل مفارقة والمفارق لا يحل في المحسوس، ولن تكون المثل كذلك عللا محركة للأشياء إذ أنها معقولات ثابتة أزلية وغير متحركة، فضلا عن أن المفارق المجرد والكلي بصفة عامة يعجز عن تحريك أي شيء جزئي أو إحداثه، ذلك أن الشيء الجزئي الموجود بالفعل هو الذي يحدث شيئا جزئيًا آخر. فالمهندس مثلا هو الذي ينشيء البيت، والإنسان هو الذي يلد إنسانا آخر وهكذا(1).

ومن ثم فإن المثل الأفلاطونية لن تفسر الصيرورة الظماهرة في الأشماء. ولن تكون هذه المثل المقترحة سوى نسخ أخرى من الأشياء الجزئيمة مضافا إليمها لفظ --

<sup>(</sup>١) م. س- المقالة الثالثة عَشر- ف٤ - فقرة ١٠٢١ ب.

<sup>(1)</sup> م. س- المقالة السابعة-- فـ27 -- فقرة ١٠٣٢ ب.

آم. س- المقالة الأولى - ف٧- فقرة ١٨٨ ب.

 <sup>(4)</sup> م. س- المقالة الأولى - ف-١- ققرة ١٩١١.

في ذاتها - بحيث أننا بدلا من أن نفسس وجنود الأشياء في الواقع سنعمل على مضاعفة أعدادها.

وابعا: أن حجج أفلاطون لإثبات المثل قد تؤدى إلى نتائج منها أنه لن يكون هناك مثال واحد لكل مجموعة من الأشياء المتشابهة فحسب به سيوجد لها عدد لا متناه من المثل. لأنه إذا كان ما هو مشترك بين عدد من الأشياء يسمى مثالا، فإن ما هو مشترك بين الإنسان المحسوس ومثال الإنسان يعتبر إنسانا ثالثا، وما هو مشترك بين هذا الإنسان الثالث والإنسان المحسوس ومثال الإنسان يعتبر إنسانا رابعا، وما هو مشترك بين الإنسان الرابع والحدود السابقة يعتبر إنسانا خامسا وهكذا إلى مالا نهاية. أى أننا سوف لا نقف عند حد معين، أو بمعنى آخر سوف لا نصل إلى مثال أخير ثابت يكون نعوذجا وعلة لوجود أفراد الإنسان: ومن ثم فستتلاشى جوهرية المثال وهذه هى حجة "الإنسان الثالث"().

خامساً: إن القول بوجود مثل لكسل ما هو موجود فى العالم المحسوس يتطلب التسليم بوجود مثل للعلاقات، وللإضافات وللأعراض والكيفيات وكذلك للماهيات الرياضية، ولكن هذه كلها معان ذهنية لا يمكن أن تقوم بذاتها فى الخارج، ومن ثم فيستحيل قيام مثل لها، الأمر الذى يكون من شأنه أن يلحق النقص بعالم المثل لقصوره عن ترجمة كل ما هو واقع بالفعل فى العالم المحسوس.

ويبدو أن أرسطو لم ينتقد الماهيات الرياضية بنفس الدرجة التى انتقد بها المثل المفارقة، فعلى الرغم من أنه انتقد آراء أفلاطون الشفوية وأرجع القول بأن المشل أعداد إلى الفيثاغوريين، إلا أنه كان يشعر فى نفس الوقت بأن الماهيات الرياضية لا تضيف أعدادا جديدة إلى المحسوسات لأنها من طبيعة مختلفة عن المحسوسات، إذ أنها تنشأ من تجريد الصور والحدود من الأشياء مع استبقائها لمحتوى هذه الأشياء، فهى وسط بين المحسوس والمعقول بحيث لا تصلح أن تكون أيا منهما، أى أنها لا تكون بحال جوهرا محسوسا أو جوهرا مفارقا معقولا، بل تنضاف كمحمولات للأشياء أو كتحديدات كعية لها.

<sup>(</sup>١) م. س- المقالة السابعة - القصل الثالث عشر - فقرة ١٥٣٩.

سادسا: إن قول أفلاطون بمشاركة المحسوسات في المثل ليس إلا نوعا من الاستعارة الشعرية، وعلى هذا سيظل الانفصال والتباعد قائما بين عالم المثل وعالم المحسوسات فيبدو العالم الأول، وكأنه عالم خيالي عديم للقيمة، فيه من الموجدودات الوهمية بقدر ما في العالم الواقعي المحسوس من أعداد للموجدودات، دون أن تكون لهذه الموجودات الخالية أي فائدة في نظام الوجود.

ويرجع ذلك إلى أن أفلاطون لم ينجح فى إيضاح نوع الصلة بين المثل والمحسوسات وكيف تتم المشاركة بينهما، ومن ثم فلا يمكن معرفة تأثير المثل فى المحسوسات لأنها مفارقة لها، مغايرة لها فى الطبيعة وبعيدة عنها وكذلك فنحس لا نشعر بأى أثر للمثل فى إدراكنا للمحسوسات. والقول بأن عملية التذكر تثبت وجسود المثل إدعاء لا سند له من الصحة لأن كل معرفة مصدرها الإحساس كما يذكر أرسطو فى كتاب النفس.

ليست المثل إذن ماهيات واقعية للأشياء وهي كذلك لا تصلح أن تكون مبادىء لتفسير وجود المحسوسات<sup>(۱)</sup>. والواقع أن أرسطو قد استغل - إلى أقصى حد - الأزمة التي عاناها الفكر الأفلاطوني بصدد نظرية المساركة، كما نجدها في محاورة بارمنيسدس ثم المحاولات المتكررة من هذه الأزمة في محاورتي "السفسطائي" و"فيليبوس" وأخيرا في التعاليم الشفوية للأكاديمية.

## ٤- الوجود الواقعي (الجوهر المشخص)

إذا كان أرسطو قد انتقد المثال الأفلاطوني واعتبره بعيدا عن الوجود الواقعى فيكف إذن تصور هذا الوجود وعرفه؟.

يبدو أن أرسطو قد تصور الوجود الواقعى وعرفه بطريقين مختلفين: ١- عن طريق الإحساس ٢- عن طريق العقل

<sup>(</sup>١) م. س-المقالة الثالثة عشر-ف ١- فقرة ١٠٨٦ ب- وأيضا المقالة الأولى ف٩- فقرة ١٩١ ب.

ولم يتردد أرسطو في تفصيل طريق الإحساس على طريسق العقل، إذ الإحساس عنده هو المصدر الأول للمعرفة ولهذا فقد أكد بصراحة ووضوح أن الوجود الواقعي هو ما يقع تحت الإحساس أو هو المحسوس أو الجزئي.

ومن ثم فقيد اعتبر الجوهير المشخص - كالإنسانِ وفيرس - الجوهير الأول والجوهر الحقيقي الوحيد الذى تكون جوهرية الأجناس بالنسبة إليه جوهرية ثانوية مفتقرة لا تقوم بذاتها. هذا الجوهر وعلل وجبوده هو موضوع البحث الأساسي في الفلسفة الأولى كما سبق أن ذكرنا، ولكننا نلاحــط أن لكلمــة "جوهــر" معنيــين مختلفين، فعندما نتكلم عن الجوهر باعتباره أحد المقولات فإننا نستعمل اللفظ بمعنى ثانوى فيكون استعمالنا للجوهر كمحمول. ولكن المعنى الأول للجوهر يشير إلى شيء مفرد تماما، هذا الرجل، هــذا الفرس أي موجبود لله وجبوده الذاتي المستقل وهبو موضوع تضاف إليه محمولات، ورغم قبوله لصفات وأحوال كثيرة فإنه يبقى واحدًا غير متكثر، فسقراط في شبابه أو في شيخوخته هو سقراط نفسه ذو الطبيعة الواحدة المعينة، وكذلك الصفات والأفعال لا تقبل الكثرة في ذاتها بـل تظـل واحـدة بالنسبة للموضوع الواحد، فاللون لا يمكن أن بكون أبيض وأسود في نفس الوقت، بل يظهر لون واحد بعينه في حال واحد، والفعـل الواحـد لا يمكـن أن يحتمـل الخـير والشـر معا. وعلى هذا فيمكن القول بأن الجواهر المفردة المشخصة هي الجواهر الأولى وهبي الأصول الثابتة الدائمة في عالم التغير أو هي اللامتغيرات في الوجود، إذ أن الجوهر المشخص على الرغم من خضوعه لجميع صور التغير من أدناها إلى أقصاها، من الميلاد إلى الموت أو الفناء، وكذلك للفعل والانفعال ولسائر أنبواع التصولات الكيفية والكبية، إلا أنه يظل مع هذا جوهرًا واحد قائما بذاته خلال جميع هذه التغيرات، إذَ أَن وجود الجواهر المُشخصة هـو الشرط الأساسـي لوجـود العـالم، فـهي حاملـة الصفات وموضع الإضافات ومحط الفعل والانفعال وكل أنواع التغير. لقد اتضح لنا إذن كيف أن وحدة الجوهر من الناحية العددية هي مصدر تشخصه وتقرده وأن هذه الوحدة هي الخاصية الأساسية للجوهر الأول الجزئي (١) وهي التي تجعله مستعدًا لقبول الأضداد من الصفات دون أن يتكثر في ذاته.

ولكن الذى يقبل الأضداد دون أن يفقد وجدته يكون له وجود بالقوة، و هذه من خصائص المادة، فالمادة إذن هي التي تقيم الجزئي المشخص الأساسي لوجوده فالجوهر المشخص مدين بخاصيته الأولى للمادة، التي تعتبر المقوم الأساسي لوجوده والحامل الأولى الذي يمنح الواقعية للمحسوسات ويجعلها ظاهرة للإحساس.

ولكن استناد أرسطو إلى المادة والإحساس وحدهما لتفسير الجوهر وتأليفه في الواقع إنما يجعل منه فيلسوقا مفرطا في الاتجاه الحسى مثل انتستين. ولهدذا فهو يعود ليراجع موقفه هذا، فيقرر في صراحة أن الجوهر الحقيقي مركب من مادة وصورة.

ولكن يبقى أن نقرر بوضوح أيهما أحق بصغة الوجود الواقعى الحق؟
إن اعتبار الإحساس وحده مقياسا للوجود إنما يجعل أرسطو متفقا فى الرأى ليس مع أتباع المذهب الحسى فحسب بل أيضا مع خصوم المعرفة على وجه الإطلاق من السفسطائيين، ولا سيما بروتاغوراس بالذات المذى يعارضه أرسطو. وفى ذلك أيضا إنكار لمبدأ عدم التناقض أن فالتشخص إذا كان حقا لا يمكن أن يصدر عن حسية بروتاغوراس التى تنتهى إلى السفسطة، ولكن أرسطو يؤكد أنه يقصد بالإحساس ذلك الإدراك الذى لا يخطىء والذى يتمثل فى إحساس الرجل الطبيعى لا المختل أن وقد رأينا بصدد الكلام عن الماهيات والتعريف كيف يحيل أرسطو الإحساس إلى نوع من الحدس، ذلك أن موضوع الإحساس ليس هذا المفرد أو ذاك فحسب، بل المفرد أو الجزئى فى دائرة نوعه، ومن ثم فإن الإحساس يتحول إلى

<sup>(</sup>١) م.س- المقالة الثانثة - فع- فقرة ١٩٩ ب.

οσα àριθμω πολλà ιιλην εχει تعابة المقولات Μ

<sup>(</sup>أ) ما بعد الطبيعة = المقالة الرابعة - ف3 - فقرة ١٠٠٧ب.

<sup>(</sup>٩) م س- المقالة الحادية عشر، ف٦٠ فقرة ١٦٠٢ ب.

ضرب من التعقل، فالموجود الواقعي إذن هو ما يستخلصه العقل أكثر من كونه مدركًا بالحس موضوع التعقل وليست المادة كذلك.

ونحن نرى أرسطو يؤيد هذا الاتجاه في المقالة السابعة حينما يسيز بين ثلاثة أنواع من الجوهر: الجوهر المادى، والجوهر المركب من المادة والصورة، ثم الجوهر الصورى. وهو يضع الجوهر الأخير في المرتبة الأولى من حيث أنه الأحق بالوجود وهو موضوع التعريف (1). كما ذكرنا.

وإذن فالصورة هى العامل الجوهرى فى الموجود المركب من الصورة والمادة إذ أن المادة هى مجرد قابل للصورة ومن ثم فهى لا تعلب سـوى دور ثـانوى فـى وجـود الأشياء.

## ه- المادة والصورة ∸ القوة والعقل

لقد أدى بنا تحليل مكونات الجوهر المشخص إلى الكشف عن الصورة والمادة، وعما بينهما من تضاد يشير إلى جوهرية الصورة والوضع الثانوى للمادة في المركب منهما معًا.

وقد عبر أرسطو عن ذلك بنظريته في القوة والفعل، فليس التضاد بين السادة والصورة سوى تضاد بين ما هو بالقوة وما هو بالفعل. وقد رأينا في دراستنا للمذهب الأرسطي كيف أن أرسطو يطبق بدقة مبدأ القوة والفعل في جميع مراحل الذهب.

فما علاقة القوة بالفعل أو المادة بالصورة؟

لقد أشرنا إلى قول أرسطو إن الجوهر أو الماهية (٢) هي الموجود بما هو موجود وذلك يعنى أنها لا ترد إلى مبدأ أعلى منها حيث أنها هي مبدأ أساسي للموجود. '

وإذا كانت الماهية مبدأ أول للموجود فذلك لأنها فعل، والفعل متقدم دائمًا على القوة. فما هو الفعل<sup>(٢)</sup> إذن ؟ عن الفعل بالنسبة للقوة كالمستيقظ بالنسبة للنائم،

<sup>(</sup>۱) م-س-- المقالة السابعة. ف١٧٠ . فقرة ١٠٤١ ب.

όνσία η

eneblera w

وكالبصر بالنسبة لغير التام<sup>(۱)</sup>. فالمبصر والتمثال والشيء التام هي أشياء بالفعل، أما مغمض العينين والنحاس والشيء غير التام فهي بالقوة بالنسبة للأشياء الأول.

والفعل كذلك هو وظيفة الموجود بالفعل أو عمله، فالإبصار مثلا هو وظيفة العين (<sup>(1)</sup>). ويعتبر الفعل كذلك صورة الشيء <sup>(1)</sup> أي الحالة النهائية التامة التي تشير إلى الحدود المكنة لتحقق الشيء في الواقع.

من الواضح إذن أن فكرة القوة لا معنى لها فى ذاتها وأنها لا تفهم إلا بالإضافة إلى الموجود ويعتبر الموجود بالقوة هكذا لا باعتبار وجود على هذا النحو، أى بالقوة بل باعتبار أنه سيصبح موجودًا بالفعل، فالفعل هو المركز الذى تنتظم بحسبه الموجودات بالقوة.

والقوة (1) إما أن تكون فعلية وإما أن تكون انفعالية ، وأما القوة الفعلية فهى قدرة أى شىء على إحداث تغيير في في أى شيء آخر، وأما القوة الانفعالية فهى قدرة المنفعل على الانتقال من حال إلى حال بتأثير موجود آخر أو بتأثيره هو من حيث هو آخر.

ويوجد نوعان من القوى: ١- قوى عاقلة وهى قوى النفس الناطقة. ٢- وقوى غير عاقلة وهى ما في المادة<sup>(٥)</sup>.

أما القوى العاقلة فهى قوى الأضداد يفعل أحدهما أو الآخر، فقوى النفس الناطقة تستطيع أن تفعل الشيء وضده بتدخل من الإرادة الإنسانية، بينما نجد أن القوى غير العاقلة مرتبطة بمعلول واحد، مثل الحرارة فهى قوة التسخين فقط ولا يمكن أن تكون فى نفس الوقت قوة التيريد، فى حين أن الطب هو القوة على المرض والصحة معاً، وسبب ذلك أن العلم هو علة الأشياء فى العقل(٢)، وأن النفس هى مبدأ

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة. المقالة التاسعة - ف- فقرة ١٠٤٨ ب.

Θργον (۱) τέργον م. س- نفس المقالة - ف٣ - فقرة ١٠٤٢.

צענפאפעים م. س- نفس المقالة ف، - فقرة ١٠٥٠. أ.

<sup>9)</sup> م. س- المقالة التاسعة - حيث يتناول أرسطو دراسة (القوة) وألواعها بالتفصيل .

٣) م. س-المقالة التاسعة - ف ٢ فقرة ١٠٤٦.

٥) م. س — المقالة التاسعة ~ ف ٥ فقرة ١٠٤٦ ب.

الحركة فهى قادرة على إحداث الضدين المتعلقين بعلة واحدة وذلك باختيار الإرادة (١)، وينقسم ما بالقوة أيضا إلى قسمين:

١-قسم يخرج إلى الفعل مثل المبصر بالقوة إذا أبصر، فإنه يتحقق له
 الإبصار بالفعل.

٢-وقسم آخر لا يخرج إلى الفعل خروجًا تامًا وذلك مثل قسمة الجسم إلى غير نهاية ، فإن اللامتناهي لا يمكن تحققه أبداً (١) - كما سبق أن ذكرنا في العلم الطبيعي.

والقوة كذلك إما قريبة وإما بعيدة. والقوة القريبة هي التي لا تفتقر لغير فعل واحد لكى تخرج إلى الفعل، مثل حركة المتحبرك من مكان إلى آخر، وأما القوة البعيدة فهي التي تفتقر إلى تهيئة طويلة مثل البذرة، إذ هي شجرة بالقوة البعيدة، لأنها تحتاج إلى رطوبة وتربة زراعية ومعامل خاصة، وزمن طويل لكى تصبح شجرة.

وإذا كان ما هو بالقوة يعتبر موجودًا ناقصًا فإن الموجود الحاصل على الماهية أو الصورة يعتبر موجودًا قائمًا بذاته ومكتمل الوجود أو هو فعل تام بل أسمى درجات الفعل، ولذلك لأن الماهية هي ما يتعلق بالموجود منذ ظهوره إلى زواله فلا تزيد أو تنقص، إذ لا يعكن أن يوجد إنسان زائد أو إنسان ناقص من حيث الماهية، فألماهيات ثابتة ومستمرة أفلا تخضع الماهية أو الصورة للصيرورة أولكن الصيرورة ترجع إلى اتحاد صورة مع موجود يكون مستعدا لاستبقالها، فيصبح هذا الموجود بالقوة موجودًا بالفعل بعد قبوله للصورة، وهذا الموجود بالقوة هو ما يسميه أرسطو بالهيولي أي المادة وليست المادة – في الواقع – سوى مجموعة الشروط التي يجب

<sup>(1)</sup> م. س- المقالة التاسعة-فه فقرة 1108.

<sup>(</sup>١) م. س- المقالة التاسعة - قبلاً فقرة ١٠٤٨ ب.

<sup>70</sup> تستخدم أرسطو التعبير التالي للدلالة على إثبات الماهيات واستمرارها TÓ TÍ MV EÍVAL ومناها: حالة كون الموجود يستمر في الوجود على ما هو عليه.

 <sup>(9)</sup> م. س - المقالة السابعة - ف لا فقرة ١٠٣٢ ب.

ບλη 🤭

تحققها لكى تظهر الصورة، وذلك يعنى أن الموجود بالقوة الذى لا تعريف له، لا وجود له وأن الموجود الحقيقي هو الموجود بالفعل.

تقدم الفعل على القبوة: والفعل متقدم على القوم من نواحى ثبلاث<sup>(۱)</sup>: منطقياً وزمنياً وجوهريًا.

فمن الناحية المنطقية يتقدم الفعل على القوة لأن فكرة الموجود بالقوة تتضمن فكرة الموجود بالفعل، ويقال على الموجود بالقوة إنه كذلك بالإضافية إلى الموجود بالفعل.

ومن الناحية الزمنية نجد أنه إذا كانت القوة متقدمة على الفعل في الزمان المطلق لأن المحدود القصير المدى، فإن الفعل متقدم على القوة من حيث الزمان المطلق لأن الموجود بالفعل لا يصدر عن الموجود بالقوة إلا بتأثير موجود آخر بالفعل سابق عليه في الوجود، فالموسيقي بالقوة لا يصبح موسيقيًا بالفعل إلا بعد أن يقوم بتعليمه موسيقي بالفعل، والإنسان يصدر عن الإنسان، فالإنسان بالقوة وهو النطفة الأولى إنما يستمد ماهيته من إنسان بالغ، أي إنسان بالفعل.

أما تقدم الفعل على القوة من الناحية الجوهرية فإن ذلك يرجع إلى أن الجواهر أوائل الموجودات كما يقول أرسطو، فلا يمكن أن يتحقق الوجود إلا على صورة جواهر موجودة بالفعل مكتملة ومعينة، أما اللاتعيين أو المادة فلا يمكن أن يصدر الوجود بالفعل مكتملة ومعينة أما اللاتعيين أو المادة فلا يمكن أن يصدر الوجود التام عنها ولقد أخطأ اللاهوتيون (٢) حينما جعلوا الوجود يصدر عن الظلام أى ما هو بالقوة.

<sup>(1)</sup> م. س-المقالة التاسعة -ف، فقرة 1021 ب- 1001 أ

<sup>(1)</sup> م. س- المقالة الثانية عشر-ف1، فقرة 1071 ب.

# الإلهيات

لقد كان أرسطو متحفظًا بصدد التوسع فى العلم الإلهى، فقد ذكر فى كتاب "أجزاء الحيوان" أن الموجودات غير الحادثة وغير الفاسدة هى بدون شك موجسودات سامية وإلهية. ولكن معرفتنا بها محدودة وغير ميسرة. ورغم ذلك فإننا نغتبط بهذا القدر من المعرفة مهما كانت ضآلته لأنه ينصب على أكمل وأشرف الموجودات. ونحن نفضل أبسط اتصال بها على معرفتنا التامة بما يحيط بنا من أشياء، ولذلك كما نفضل أن نرى أقل جزء من موضوع نحبه على أن نعرف كثيرًا من الأشياء الأخرى معرفة دقيقة.

وإذن فموضوعات العلم الإلهى قريبة من نفوسنا ومحببة إلينا، وما ذلك إلا لأنها أكثر الموضوعات مشابهة لطبيعتنا المعقولة.

# ٦- الجوهر الإلهي وتفرده:

إن أول موضوعات الدراسة في العلم الإلهى أو الإليهات هو الجوهر الإلهى أو الموجود بما هو موجود ويفتتح أرسطو مقالة اللام من "ما بعد الطبيعـة" بقولـه" إن موضوع فحصنا هو الجوهـر، لأن المبادىء والعلـل التى نبحـث عنـها هي مبادىء الجوهر وعلله"(۱). ولا يمكن لغير الجوهر من المقولات أن يقوم بذاته.

ويستطرد أرسطو في الكلام عن الجوهر فيذكر في مستهل الفصل السادس من هذه المقالة، أنه يوجد ثلاثة أنواع من الجواهر: اثنان منها طبيعيان متحركان يدرسهما العلم الطبيعي، والثالث أزلي غير متحرك واجب الوجود لذاته، وهُو موضوع دراسة علم آخر هو العلم الإلهي. وإذن فقد وضع أرسطو على قمة الوجود جوهرًا محركا ثابتا هو صورة خالصة وفعل محض. وسنرى – فيما بعد – كيف أفضت به دراسته للحركة في الوجود إلى إثبات وجود هذا المحرك الأزلى الثابت. إلا أننا يجب أن نقرر مبدئيا أن أرسطو على الرغم من وجاهة حججه التقليدية على وجود إله واحد للكون وقوة هذه الحجج، إلا أنه لم يتهم كثيرًا بمكونات الشخصية

<sup>(</sup>١) م س المقالة الثانية عشر. ف ١ -- فقرة ١٠٦٩ أ

الإلهية وإيضاح مدى قدرتها<sup>(۱)</sup>. وأثرها الفعال فى الوجود كما فعل الفلاسفة الدينيون فيما بعد على اختلاف عقائدهم — فقد قصر أرسطو فعل الجوهر الإلهي على إعطاء الدفعة الأولى للكون دون أى تدخل مباشر فعال فى نظامه، ثم رتب تحته طائفة من صغار الآلهة، المحركين للكواكب.

وعلى هذا فلم يكن هدف أرسطو من استدلالاته في هذا المجال أن يعرف الله معرفة، تامة وأن يكشف عن ذاته وعن ذاته وعن شراء مكوناتها، والسبب في هذا أن الله عنده ليس له أى دور في فلسفته الأخلاقية أو السياسية، بل هو لا يعلم شيئًا عن العلم، وليس صانعا له كما هو عند أفلاطون. ومن ثم فإنه يمكن القول بأنه لم يكن لدى أرسطو أى قدر من الشعور الديني حينما أثبت وجود إله يحرك الكون، بل كان كل هدفه أن يثبت وحدة الكون وسلامة تنظيمه فوضع على رأسه موجودًا واحدًا قديمًا، ويتضح ذلك مبدئيًا من براهينه على وجود الله، فالله موجود لأنه المطلق الذي يقابل النسبي الذي نعانيه في التجربة الإنسانية. وهو كذلك محرك أول ثابت تنجذب الأشياء نحوه كما تنجذب قطعة الحديد إلى المغناطيس دون أن يتحرك عو. وفي هذا إثبات لتنظيم ضروري للوجود تتجه أطرافه بالضرورة إلى مركز أعلى يكون قائمًا بذاته. فذاته إذن علة غائية للموجودات، وتحريكه لهذه الموجودات هو لغاية في ذاته.

تبين لنا إذن كيف أن مشكلة الجوهر الإلهى تدخل فى نطاق العلم الإلهسى. ولكن معالجة أرسطو لهذه المشكلة تختلف عن معالجة أفلاطون لها. فإذا كان أرسطو يتغق مسع أفلاطون فى أن الله جوهر مفارق غير جسمى على نحو ما سنرى بالتفصيل – إلا أن هذا الجوهر المفارق يختلف عن مثل أفلاطون أو بمعنى أدق عن مثال الخير عند أفلاطون، إذا ليس هذا الجوهر كالكلى الذى ينطبق على كثيرين بل هو كلى بضرب من المماثلة لا ياغتباره جنسا أعلى للموجودات. وهو كذلك ليس نموذجًا للموجودات الحسية أى صورة معقولة أزلية لصور حسية مماثلة تخالطها مادة، بل هو نعوذج من حيث أن الوجودات جميعًا تتجه إليه وتحاول أن تنتظم

<sup>(</sup>۱) م. س-المقالة عشر. ف ٦ - فقرة ٢١٠١ب.

بحسبه. مع أنه مفارق لها ومستقل عنها جميعًا، فهو جوهر أزلى، ذاته مطابقة لماهيته، وإذا كانت الجواهر الأخرى المركبة من الصورة والمادة تبذل قصارى جهدها للتشبه به إلا أنها لن تصل إلى تمام محاكاته بحيث يحل محلها أو يحل فيها على ما يرى أفلاطون.

وكذلك فإن هذا الجوهر الإلهى ليس موضوعًا للعلم بل هـو الجوهر الأسمى والعلم الأسمى الذي لا يرقى إليه العلم الإنسانى الذي تنحصر موضوعاته فى موجودات هذا العالم. أما العقل الإلهى فليس ثمة شرط لتعقله غير ذاته. والله هو الجوهر الأسمى لأنه لا يحتاج إلى سند خارجه لكى يتحقق به وجوده بينما الجواهر الشخصة لا يتحقق وجودها إلا بوجود المادة فسى الخارج. فالتمثىال لا يوجد بدون الرخام. والإنسان لا يتحقق وجوده بدون جسم مركب من عناصر مادية. أما الله فهو صورة كاملة لا تخالطها مادة لأنه فعل محض وربما ظن البعض أن أرسطو يناقض نفسه فى نظرته إلى الوجود المفرد، ذلك أنه يرى الله صورة خالصة مع أنه موجود مفرد، بينما تحتاج الموجودات المفردة الأخرى إلى المادة لكى تكون مشخصة، ولكن أساسى فى وجود الجوهر المفرد بينما تعتبر المادة مجرد مقوم وقابل للصورة وهى بالقوة بينما الصورة فعل، وإذن فوجود المادة إلى جسوار الصورة فى المركب منهما، بالقوة بينما الصورة كفعل محض أشرف يعتبر نوعًا من السلب لكمال الصورة، من حيث أن الصورة كفعل محض أشرف وأكمل من الصورة كفعل محض أشرف

والله فعل محض وصورة خالصة وقائم بذاته وحاصل على وجود حقيقى البجابى، ولهذا فإن فرديته تمتاز عن فردية الموجودات الأخرى من حيث أنها ترجع إلى عدم افتقاره إلى الغير في وجوده، فهو موجود مفارق يكفى ذاته بذاته (۱) وعلى هذا فلا يوجد تفاقض في الموقف الأرسطى بصدد الوجود المفرد.

وعلى أية حال فإن طبيعة التفرد في المعقول الخالص غيرها في المفرد المخص وكذلك فإن مجال النظر في كل منهما يختلف عن الآخر، فالمعقول

<sup>(</sup>١) م. س-المقالة الثالثة عشر- ف ١. فقرة ١٠٧٣.

الخالص موضوع استدلال عقلى، أما المفرد المشخص فيقع تحت الإدراك الحسى، ولهذا كانت المادة ضرورية في تكوين وجوده، وهكذا كل مكونات العالم المحسوس.

على أن تسليم أرسطو بان العقول الخالص المفارق للمادة حاصل على الوجود الكامل المطلق من حيث أنه صورة خالصة لا تخالطها المادة إنما يعتبر أكثر اقترابًا من الموقف الأفلاطوني وأبعد عن الصورة الأرسطية للوجود الحقيقي كما رسمها في فلسفته الطبيعية.

# ٧- المحرك الأول وصفاته:

لقد أثبت أرسطو إذن أنه يوجد بالضرورة جوهر أزلى ثابت، ونريد أن نعرف كيف انتهى إلى هذا الموقف من بحثه في الحركة وأنواعها.

لقد أخذ أرسطو عن أفلاطون فكرة التعارض بين الحركات التى تبدو تلقائية كحركة النار إلى أعلى والحجر إلى أسفل، وحركة الكائن الحى الذى يتحرك ويسكن بالإرادة، والحركة المستمرة للسماوات – التعارض بين هذه الحركات والحركات الأخرى المباينة لها والتى ترجع إلى الدفع أو الشد.

ويتفق أرسطو مع أفلاطون في أن الحركات التي من النوع الأول حركات أصلية وأولية وطبيعية وهي الجنس الأول للحركة أما حركات الدفع والشد فهي حركات ثانوية آلية قسرية، لا تفسر إلا بالقياس إلى الحركات الأولية لأنها مضادة لها من حيث أنها تفسر الأجسام على الحركة في اتجاه مضاد لحركتها التلقائية إلى أسفل.

فالآلات الميكانيكية ترفع الأجسام الثقيلة إلى أعلى وتحركها في اتجاهات مختلفة لتحقيق منفعة عملية، بينما لو أفلت الحجر من قبضة الآلة الرافعة هـوى إلى الأرض أي إلى أسفل تلقائيًا.

وقد أخطأ الذريون حينما فسروا الحركات الأولية التلقائية للأجسام بطريقة الية فإن ذلك معارض للتجربة والرأى الشائع.

وهذه الحركات الأولية تصدر عن محركات غير جسمية بطريقة غير آلية وقد ظن الأفلاطونيون أن هذه المحركات نفوسًا محركة، مما يعد استمراراً للنزعة الشعورية القديمة، ولكن أرسطو يعترض على هذا

الاتجاه ويميز بين ثلاثة أنواع من الحركة: حركة العنصر الذى يتجه إلى مكانه الخاص، وحركة الكاثن الحى، ثم حركة السماوات التي لا تصدر عن محركين من نفس النوع السابق.

فحركة الحجر إلى أسفل تختلف تمامًا عن الحركة الحيوية، ذلك لأنها لا تبدأ أو تنتهى إلا بفعل مؤثر خارجى يرفع ما يعوق وصول الحجر إلى مكانه في أسفل بحيث يسكن الحجر حينما يصل إلى مكانه الطبيعي.

أما الحركة الحيوية كالحركة المكانية للحيوان فإنها ترجع إلى ميل أو رغبة، وتتوافق الحركة مع هذه الرغبة بقدر ما تسمح به الظروف الآلية للحركة والتكوين العضوى للحيوان، وإذن فلدى الحيوان القدرة على البدء بالحركة وعلى إنهائها، بينما العنصر المادى لا يمكن له أن يتحرك أو يسكن بنفسه في أى اتجاه معاكس لحركته الطبيعية إلى أسغل.

وأخيرًا فإننا نجد حركة السماوات الدائرية تختلف عن حركة الكائن الحى، ومن ثم فإن أرسطو يميز بين ثلاثة أنواع من المحركات تقابل الأنواع الثلاثة للحركة، وهذه المحركات الثلاث هي:

محرك طبيعي للعنصر ، محرك للحيوان ، ومحرك السماوات.

وتختلف هذه المحركات عن بعضها الآخر تمام الاختلاف، إلا أنها تتصف بصفة مشتركة واحدة وهى أنها ثابتة غير متحركة، وليس صحيحًا ما ذهب إليه أفلاطون من أن كل حركة إنما تصدر عن حركة سابقة عليها، بل الصحيح أن كل حركة إنما تصدر عن محرك لا يمكن أن يكون في نفس الوقت متحركًا، إذ أن المحرك هو ما هو بالفعل بالنسبة لمتحرك يكون بالقوة مثل الشيء الساخن الذي يرفع درجة حرارة الشيء البارد. أو كالعالم من حيث كونه يعلم الآخرين، فإذا كان المحرك متحركًا كما يقول أفلاطون فإنه ينبغي أن يكون الشيء الساخن ساخنًا وغير ساخن في نفس الوقت، وكذلك ينبغي أن يكون الشيء الساخن ما علمًا وجاهلا في شفس الوقت، إذ أنه من حيث كونه محركًا يكون عالمًا بالفعل ومن حيث كونه متحركًا يكون عالمًا بالفعل ومن حيث كونه متحركًا يكون عالمًا بالقوة أي جاهلا. أما اتصال سلسلة المتحركات والمحركات فإنها متحركًا يكون عالمًا بالقوة أي جاهلا. أما اتصال سلسلة المتحركات والمحركات فإنها متودى في النهاية إلى ضرورة الوقوف عند محرك أول ثابت يحرك ولا يتحرك.

وقد أشار أرسطو في كتاب الطبيعة (١) إلى المحرك الذي يحرك نفسه فذكر أنه سيكون في نفس أنه لن يكون في هذه الحالة بسيطًا بل سيكون مزدوجًا إذ أنه سيكون في نفس الوقت محركًا ثابتًا وفيه جزء يتحرك بهذا المحرك.

وإذن فقد اتضح لنا أن الحركات بأنواعها الثلاثة ترجع إلى أنواع ثلاثة من المحركات الثابتة. فحركة الجماد ترجع إلى الطبيعة، وحركة الكائن ترجع إلى النفس، وحركة السماء ترجع إلى المحرك الأول وتحته طائفة من المحركين الثواني.

ويرى أرسطو أن فكرة المحرك الثابت تتفق تمامًا مع فكرة الصورة أو الموجود بالفعل، ذلك أن المحرك هو الموجود بالفعل في حالة تحريك لمتحدوك في إمكانه الخروج من القوة إلى الفعل، وهذا المحرك لا يقوم بفعل التحريك فحسب بسل هو أيضا الذى ينظم الحركة بطريقة تجعل المادة معدة لاستقبال الصورة في المتحدوك. ففعل المحرك إذن تحريك وتنظيم معًا.

وإذا كانت دراسة المحركين الأولين أى الطبيعة والنفس ترجع إلى العلم الطبيعى فإن دراسمة طبيعة محرك السماوات وخصائصه تدخل في نطاق العلم الإلهي.

يقول أرسطو "ومن الاضطرار أن يوجد جوهر أزلى غير متحرك"، فإن الجوهر يتقدم على سائر الموجودات، فإن كانت الجواهر فاسدة، فالأمور كلها تكون فاسدة، إلا أنه ليس يمكن في الحركة أن تكون كائنة أو فاسدة، وذلك أنها دائمة. ولا الزمان أيضا: فإنه ليس يمكن أن يوجد متقدم أو متأخر، إن لم يكن زمان. والحركة أيضًا يجب أن تكون متصلة على مثال الزمان. فإن الزمان إما أن يكون هو الحركة، أو انفعالا لها، وليس من الحركات شيء متصل سوى الحركة الكانية، ومن جملة هذه "الحركة الدورية".

فإن وجد محرك أو فاعل وهو لا يفعل شيئًا، لا توجد حركة. ويكون في الشيء قوة ولا يفعل: فلا تكون فائدة في وجوده، كما أنه لا فائدة في فرض جواهر أزلية، كما فرض أصحاب الصور، فإن فرض مبدأ واحد وفيه قوة على الحركة،

<sup>(</sup>١) الطبيعة - المقالة الثامنة - ف.ه.

فليس في هذا أيضًا كفاية، ولا إن كان أجزاء من الصور. فإنه إن لم يفعل لمن توجد حركة ، ولا أيضًا إن فعل مع كون جوهره بالقوة توجد حركة أزلية، وذلك أن الموجود بالقوة يمكن ألا يفعل. فيجب أن يكون جوهر مثل هذا المبدأ فعلا، ويجب أن تكون هذه الجواهر من دون هيول.. " (۱)

وإذن فلا بد من التسليم بوجود محرك فاعل لا تخالطه قوة، وإلا كنا كالذين يحدثون الأمور من الظلمة ومما هو غير موجود.

وإذن فإن كان يوجد بالضرورة شيء يتحرك حركة دائرية دائمة وهو الفلك المحيط أو السماء الأولى فإنه يجب أن يوجد ما يحركها تلك الحركة، ولما كان كل ما يتحرك ويحرك يعتبر متوسطًا بين الأشياء، فإنه يتعين أن يوجد ما يحرك بدون أن يتحرك بفعل محرك آخر - كما سبق أن ذكرنا - وذلك من حيث كونه موجودًا أزليًا وجوهرًا وفعلا محضًا، ويكون تعلق التحريك به كتعلقه بالمعشوق والمعقول.

هذا المحرك الثابت هو العلة الأولى للحركة في الوجود، وهو علة غائية للموجودات من حيث أنها تتحرك باتجاهها نحوه كمعشوق وكمعقول.

The final Caues; then, produces motion as being loved but all other things move by being moved<sup>(2)</sup>

ولا يمكن أن يطرأ أى تغيير على ذات هذا المحرك الأول من حيث أنه يحرك ولا يتحرك، وهو حاصل على وجود ضرورى، صفته الخير الأسمى، وهذا هو أكمل وجود يليق بالمبدأ الأول بحيث لا يمكن أن يوجد على غير ما هو حاصل له من الوجود.

 <sup>(</sup>۱) م.س المقالة الثانية عشر ف٦٠ – فقرة ١٠٧١ ب. وقيد آثرنا أن تستشهد بالترجمية العربية القديمية للنبص
 الأرسطى.والمرجع أن مترجمها هو اسحق بن حنين. راجع أرسطوعند العرب – تحقيق عبد الرحمين
 بدوى. ١٩٤٢ . ص٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱) م. س- المقالة الثانية عشر - ف٧- فقرة أ ترجمة Ross - يقول أرسطو (وتحريكه إنما هو على طريق أنه معشوق ومعقول، فالأشياء المحركة على هذه الجهة إنما تحرك من غير أن تتحرك. وفي المبادىء الأول المعشوق والمعقول هما شيء واحد وما هو حسن، نشتهيه ونشتاقه لأنا نراه حسنًا. والأول نختاره لأنا نراه حسنًا، ونشتهيه لأننا نعقله، وليس إنما نعقله لأننا نشتيهه . وابتداء العشق إنما هو لما يعقل من العلة الأولى). من ترجمة اسحق بن حنين.

وقد أخطأ الفيثاغوريون وسيوسيبوس حينما رفضوا التسليم بأولية الوجود للجمال الأسمى والخير والأسمى، استنادًا إلى تفسيرهم الرياضى للوجود فيكف يمكن أن توجد البدرة بدون تأثير إنسان كامل سابق عليه في الوجود.

".. before the seed there is a man - not the man produced From the seed, but another from whom the seed - comes"

ويستند عالم الطبيعة والسماوات إلى هذا المبدأ الأول وحياته كلها غبطة تامة ما دام فعله لذة دائمة لذاته، وإن ما نشعر به نحن من لحظات الغبطة الخاطفة يشعر الله به دائما، فائله هو الحياة بالفعل، لأن فاعلية التعقل هي الحياة، والله فعل محض، وفعل الله القائم بذاته هو الحياة ذات الخير الأسمى والأزلية.

"We say therefore that God a living being, eternal most good, so that life and duration continuous and eternal belong to God; for this is God". (1)

وثمت مشكلة تتعلق بالتعقل الإلهى وهي كيف يعقل الله؟

فإذا كان الله عقلا، وهو لا يعقل، فليس فى هذا شىء من الكرامة، لأنه سيكون كالنائم، وهذا محال وإن كان يعقل شيئًا آخر فير ذاته، أى أن ذاته لا تكون موضوعًا لتعقله، بل تكون فيه قوة على ذلك فحسب، فهو إذن ليس الجوهر الأفضل، لأن سموه وفضيلته إنما ترجع إلى تعقله، وسواء كان التعقل فى الجوهر الإلهى بالقوة أو بالفعل فإن المهم هو موضوع تعقل هذا الجوهر، أيكون موضوعه ذاته أن شيئًا آخر؟ وإذا كان شيئًا آخر؟ فهل يكون هذا الشىء هو الموضوع الدائم لتعقله، أو تكون هناك موضوعات مختلفة؛ إن الموضوع يخرج العقل من القوة إلى الفعل، وعلى هذا سيكون أسمى من التعقل، كما هو الحال فى الإنسان، ومن ثم فإن مثل أفلاطون وهى الموضوعات الدائمة التعقل الإلهى، التى يتأملها الصانع كنماذج لتكوين العالم المحسوس، ستكون أسمى من الذات الإلهية.

وكذلك هل يعقل الله الخير أو أى شيء عارض؟

<sup>(</sup>١) م. س- المقالة الثانية عشر- ف ٧. فقرة ١٠٧٢ ب.

من الواضع أنه "يعقل ما هو أكثر ألوهية وكراسة ومعقولية، ولا يتغير، فالاتغير فيه انتقال إلى الأنقص، وهذا هو حركة ما، فيكون هذا العقل ليس عقلا بالفعل ولكن بالقوة. وإذا كان هكذا، فلا محالة يلزمه الكلال والتعب من اتصال العقل بالمعقولات"((). وقد تبين لنا كيف أن موضوع التعقل أفضل من التعقل على الرغم من أن فعل التعقل قد ينصب على ما هو شر وناقص.

ويحل أرسطو هذه المشكلة بقوله "لما كان الله هو الموجسود الأسمى، وأنه لا يوجد معقول لديه، أسمى من ذاته، فهو يعقل ذاتسه، فهو إذن عاقل ومعقول "("). فالذات الإلهية إذن هى موضوع التعقيل الإلهيى من حيث أنها أفضل الموجبودات وأكملها وأشرف المعقولات على الإطلاق.

وفى نطاق الأمور المعقولة التى لا تخالطها المادة يكون فعل التعقبل وموضوع التعقل شيئًا واحدًا، وهكذا هو حال الجوهبر الإلهبي. وهذا التعقل أزلى لأن الذات الإلهية غير مركبة ولا منقسمة إلى أجزاء. وليس في العقل الإلهبي أى نوع من العمليات العقلية الإنسانية كالإحساس والتخيل والتفكير.

من الواضح إذن أنه يوجد جوهر أزلى ثمابت معقول مندارق للأشياء المحسوسة، ليس فيه أثر للقوة أو للمادة أو للعدم، ولا حيز له ولا مقدار، ولا كثرة في ذاته أصل، وهو غير منفعل لا يخضع للحركة لا بالذات ولا بالعرض، لأن جنيع أنواع الحركة لا بد من أن تكون في مكان، وفعله واحد غير متغير (فالواحد لا يصدر عنه إلا الواحد) (\*)

<sup>(</sup>١) من ترجمة أسحق بن حنين لمقالة اللام - الفصل التاسع.

الله معقول ومعشوق وهو أسمى موجود، وهو العقل والعاقل والمعقول". ما بعد الطبيعة - المقالة الثانية عشر - ف 1 فقرة ١٠٧٤ ب

المحدد تعنية سيقول بها أفلوطين والمشاؤون الإسلاميون فيما بعد لأنها نتيجة لازمة من تعريف أرسيطو للجوهر الإلهي

وهو يفعل ضرورة لا اختيارًا، وهـو خارج العالم وعلة غائية لحركته من حيث أنه لا يمكن أن يحرك العالم بالمارسة وهو مادى والعالم مادى. ومع أنـه علـة نظام العالم من حيث أنه معشوق إلا أنه لا يعلم عن هذا العالم ولا يعنى بـه، إذ هـو يعلم الموجودات من خلال ذاته التى تعتبر نموذجا للوجود.

وأخيرًا فهو عقل يتأمل ذاته أزليًا أى أنه المقل والعاقل والمعقول.

# ٨- المحركون الثواني وحركات الأفلاك:

تكلمنا عن المحرك الأول الثابت الذى لا تصدر عنه سوى حركة واحدة أزلية هى الحركة المكانية الأولى أو الفلك المحيط.

ولكن هناك حركات مكانية أخرى أزلية تلى هذه الحركة الأولى وهى الحركات الدائرية للكواكب وكل حركة من هذه الحركات يجب أن يكون المحركون المتقدمون عليها جواهر أزلية أيضًا. ومن ثم فيتعين أن يوجد عدد من الجواهر الأزلية المحركة والغير والمتحيزة، بقدر أعداد حركات الكواكب ويترتب هؤلاء المحركون الثوائى بحسب ترتيب حركات الكواكب.

ولكى تعرف عدد المحركين الثوائي يجب الرجوع إلى علم الفلك.

## (أ) علاقة علم الفلك بالعلم الإلهي:

إن الصورة التبي يرسمها أرسطو لعالم السماء استمدها من آراء الفلكيين والهندسيين التي كانت ذائعة في القرن الخامس قبل الميلاد.

فقد وجد أرسطو تصورًا رياضيًا للعالم عند الفلكيين، وتصورًا آخر للعالم عند الطبيعيين.

فالطبيعيون يركبون السماء من نفس طبيعة الكواكب المحسوسة ويجعلونها خاضعة لحركات الكون والفساد، وهم يرون أن في الكون حركة كلية أزلية لا تترك أي شيء في ثبات.

أما الفلكيون ومنهم أفلاطون وإيدوكس فقد وضعوا محل السماء المحسوسة سماء أخرى ذات تركيب هندسى ثابت يتألف من دوائر وأفلاك متداخلة لكل منها حركة منتظمة معينة، أى أن لكل فلك حركته الخاصة به والتى لا ترد إلى حركة

فلك آخر غيره. وهذه النظرة تظهر بوضوح التعارض التام بين المعقولية التامة للموجودات السماوية والتغيرات المستمرة للموجودات الأرضية.

وقد قبل أرسطو النظام الفلكي الذي وضعه إيدوكس ولكنه حاول البحث عن الأسباب الطبيعية لهذا النظام.

وقد لاحظ من ناحية أخرى الصلة الوثيقة بين الفلك والعلم الإلهى، ولهذا فقد حاول أن يضع علمًا فلكيًا إلهيًا، ووضع على قمة الكون محركًا معقولا غير متحرك شبيها بالنفس في علاقتها مع الجسد.

## (ب) حركة السماء الدائرية:

لما كانت الحركة الدائرة الأزلية خاصة بموجودات غالم السماء من حيث أن السماوات تشتهى أن تحيا حياة شبيهة بحياة المحرك الأول ولكنها تعجز عن ذلك لماديتها، فتكتفى بمحاكاتها بالتحرك حركة متصلة دائمة هى الحركة الدائرية (۱)، لهذا فقد بحث أرسطو في طبيعة هذه الحركة وحاول أن يبين أسبابها الطبيعية.

فذكر أن الطبيعيين أخطأوا حينها ظنوا أن الحركة المكانية والاستحالة أى التغير الكيفى، من الحركات الأزلية التامة رغم أن لها بداية ونهاية، والواقع أن الحركة الدائرية وحدها هى الحركة الأزلية البسيطة التامة فهى تختلف عن النقلة وعن الاستحالة فى أن أى نقطة فيها يبكن أن تعد نقطة بداية أو نهاية أو وسط، أى أنه لا يمكن التمييز فيها بين بداية ونهاية (1). وتوجد شروط هذه الحركة فى طبيعة الجوهر السماوى المركب من العنصر الخامس أى الأثير الذي يختلف فى طبيعته عن العناصر الأربعة الأرضية، ومن خصائص هذا الجوهر قدرته على الحركة بانتظام، وإذن فالحركة الدائرية حركة وحيدة وبسيطة ومستعرة، وهى تصلح لتحقيق فكرة الحركة الأزلية التى كان يبحث عنها الطبيعيون.

<sup>(</sup>۱) وكذلك جميع موجودات ما تحت فلك القمر الخاضعة للكنون والفساد فإنها تعمل بقدر ما تسمح به مادتها للتشبه بحركة السماء الدائرية. ومن ثم فإن جميع الأشياء الطبيعية أيضًا تتضمن قسطًا من الطبيعة الإلهية (الأخلاق النيقوماخية - المقالة التاسعة -ف١٤).

<sup>(</sup>١) كتاب الطبيعة -- المقالة الثامنة.

وهذه الحركة الأزلية - من ناحية أخرى - حركة ذات ضرورة مطلقة، لأنه لا يوجد زمان بدون حركة - كما سبق أن ذكرنا.

وإذن فحركة السماء حركة دائرية أزلية ضرورية لا بداية لها ولا نهايـة من حيث أنها ليست حركة بين أضداد كالحركات الأخرى.

ومن ثم فليست هناك بداية للخلق، وليس ثمت أصل زمني لنظام الموجودات السماوية (١) ، بل إنها تتحرك حركات دائرية دائمة بفعل محركيها الأزليين. فما عدد هؤلاء المحركين بحسب الحركات الدائرية التى تصدر عنهم؟ (ج) محركو الكواكب:

يذكر أرسطو أن إيدوكس يرى أن كلا من حركة الشمس والقمر تجرى فلا ثلاثة أفلاك، أما حركات الكواكب الأخرى فإنها تجرى فى أربعة أفلاك وقد أشار كاليبوس Callippus إلى نفس مواضع الأفلاك التى ذكرها إيدوكس ولكنه يضيف فلكين آخرين لكل من الشمس والقمر وفلكاً آخر لكل من الكواكب الأخرى ما عدا كوكبى زحل والمشترى، وذلك بحسب أرصاده الفلكية – على ما يقول –.

وبالإضافة إلى هذا فإنه يرى أنه – لكى يمكن تفسير هـذه الأرصاد – يجـب أن يكون لكل كوكب أفلاك أخـرى تفسير الحركات المضادة التي تعيد الفلـك إلى حركته الأولى.

وينتهى أرسطو إلى القول بأن عدد الأفلاك المحركة للكواكب والأفلاك الأخرى ذات الحركة المضادة بحسب التنظيم الفلكى الذى أخذ عن إيدوكس وكاليبوس – يصبح خمسة وخمسين، إذا لم تضف للشمس والقمر الحركات المضادة فإن مجموع الأفلاك يصبح سبعة وأربعين فقط<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة - المقالة الخامسة - ف لا فقرة ١٠٤١ ب، المقالة الثامنة - ف ١ فقرة ١٠٤١ ب.

<sup>(</sup>۱) م. س - المقالة الثامنة - فقرة ۱۰۲۳ ب يقول أرسطو (ترجمة إسحق بن حنين) "وبعد المحرك للكل يوجد جسم يتحرك حركة بسيطة وهي التي يحركها الجوهر الأول، ومن بعده توجد متحركات أخر أولية، وهي أفلاك المتحيرة (السيارة)، فأما أن الجسم المستدير هو أزلى ولا وقوف لحركته، فهو شيء قد تبين في الطبيعيات، وكل واحد من هذه المتحركات يجب أن يكون بحركة من جوهر أزلى غير متحرك فطبيعة الكواكب إذا كانت أزلية، فالمحرك لها أزلى، وأقدم من المتحرك،فإن الذي يتقدم الجوهر يجب أن يكون جوهراً ومن الاضطرار أن تكون هذه الجواهر الأولية بالذات أزلية وغير متحركة ولا عظم لها لما تقدمنا فقلناه، فأما أنها جواهر وأن منها متقدم ومتأخر بحسب الكواكب المتحركة، فظاهر. فأما الوقوف على =

ويكون هذا العدد همو عدد الجواهر والمبادى، الثابتة أى عدد المحركين الثوانى للكواكب. وكل محرك منها جوهر أزلى مفارق وصورة خالصة لا تخالطها المادة.

ويستخدم أرسطو نفس صيغة دليل المحرك الأول لإثبات وجود هذه الجواهر المحركة، إذ يجب الانتهاء في كل حالة إلى محرك ثابت لا يتحرك ولكنه يعتبر متحركا بالعرض مع فلكه كحركة النفس في الجسم الذي تحركه.

وقد أشار القدماء إلى الجواهر المحركة الثابتة ولكفهم قبالوا بأنها آلهة، والواقع أنها ذات طبيعة إلهية من حيث أنها عقول مظرفة، إلا أننا يجب أن نرفض<sup>(۱)</sup> ما ألحقه بها القدماء من أساطير وصور بشرية بوحيوانية لإرضاء العامة ولمصلحة الدولة.

### - العالم واحد:

وعلى الرغم من تعدد الجواهر المحركة إلا أن أرسطو يؤكد أن العالم واحد لأنه إذا وجدت عدة عوالم فستكون مبادئها المحركة واحدة من حيث الصورة، كثيرة بالعدد، و لكن الكثرة تأتى عن طريق المادة، لأن تعريفًا واحدًا ينطبق على سقراط وغيره من البشر من حيث أن كل واحد منهم "إنسان" وأن المادة الجسمية لكل منهم هي التي تجعلهم أفرادًا متعددين، ولكن المبدأ الأول مفارق لا مادة فيه، لأنه الحقيقة الكاملة، و هو واحد من حيث المعدد ومن حيث الماهية والتعريف، وفعله واحد لا يتغير، أى أن موضوع حركته الذي يتحرك دائمًا وباستمرار لا بد وأن يكون موجودًا وأخذًا وإذن فلا يوجد غير عالم واحد (").

الجوهر، ولكن في الأعداد والأعظام وأما عدد هذه الحركات، فإنه ظاهر للذين نظروا في هذا العلم نظرًا ضحيحًا ...وهو خمسة وخمسون أو سبعة وأربسون. فعدد الحركات هنوهذا،وكذلك عندن الجواهر المحسوسة المتحركة والمبادىء غير المتحركة. والحكم الضرورى في ذلك نتركه لمن هو أقوى".

الفقرة إجمالي لأكوال أرسطو ورأيه فيما قال به القدماء من أن الجواهر المحركة آلهة.

م. س-المقالة الثامنة. فقرة ١٠٧٤ أ يقول أرسطو (ترجمة اسحق بن حتين): فأما أن العالم واحد، فظاهر، وذلك أن العوالم إن كانت على مثال الناس. فيجب أن تكون العلل الأول أكثر من واحد، (مع كونها) متفقة في الصورة. فالكثرة إنما تكون بحسب الهيولي، فكثرة هذه إنما هي في العدد، والصورة واحدة: كالإنسان الشامل لسقراط وغيره من أشخاص الناس وأما الماهية فغير موجودة للقديم لأنه ليس بذي هيولي. وذلك أن الواحد القديم المتحرك هو بالفعل والصورة والعدد. والجسم المتحرك عن هذا يجب أن تكون حركته متصلة، ويكون واحدًا بالعدد، فإذا

#### تعقیب:

رأينا إذن كيف يحدد أرسطو مكانة الله كمحبرك أول في تخطيطه المام للوجود ، ونجمل اعتراضاتنا عليه بهذا الصدد فيما يلي:

أولا: أن القول بقدم العالم وأزلية الحركة وإنكار الخلق، يجعل الله عاطلا عن فعله الضرورى وهو الإيجاد أو حتى مجرد الحفظ والعناية. فالله بحسب المذهب الأرسطى خاضع للضرورة الكونية أى لمبدأ الحتمية، ثم كيف يكون إلها لا اختيار له أى لا حرية له فى الفعل، ولا يعلم شيئًا عن موجوداته، إنه كالقابع فوق قمة هرم وقد حيل بينه وبين أن يرى ما تحته.

ثانيا: إن وظيفة المحرك الأول الرئيسية هي أن يحدث الدفعة الأولى للوجود، وكيف يتم ذلك والله غير مادى والعالم مادى؟

لقد رجع أرسطو عن القول بالماسة لهذا السبب، ولكنه لم ينجح في إيضاح كيفية إحداث هذه الدفعة الأولى، فلا يمكن أن نقبل فكرة تحريك للعالم على أنه علم غلة غائية له، إذ أنه لا بد للحركة وهي فعل من محرك فاعل حاصل على إيجابيسة الفعل.

ثَالثًا: ماذا يعنى أرسطو بعشق الموجودات الله؟ وما الذي تعشقه فيه؟

وما هى مكونات الجوهر الإلها تصلح لأن تكون موضوعًا لعشق الموجودات؟ إن الكمالات الإلهية غير ذات محتوى عند أرسطو، إذ أن مجرد وصف ذاته بالكمال المطلق الإلهية غير ذات محتوى عند أرسطو، إذ أن مجرد وصف ذاته بالكمال المطلق إنما يكون لغوًا إذا لم نكن قد وسعنا دائرة الفسل الإلهى وجعلنا الله فاعلا على الحقيقة لا على المجاز. ثم ما هو معنى الغبطة الإلهية والتأمل الإلهى فى مذهب يعطل الذات الإلهية ويخلع عليها ثباتا وسكونا مطلقا ويجردها من المعنى الكامل للحياة الأبدية القائم على الفعل والقدرة المثلة في الأسر التكويني. إن موقفا كهذا كان يجب أن يؤدى إلى ما سيقوله أفلاطون فيما بعد من أن الله كالنقطة الرياضية، فهو ذات مفرغة ومع هذا فهو حاصل – في نظره على اسم الكمالات. إن العجز عن إدراك حقيقة مكونات الشخصية الإلهية وتفاعلها مع البناء الوجودي، قد أدى بأمثال هذه المذاهب إلى تخطيط الوجود بمعزل عن الله ثم محاولة الربط

بينهما بطريقة تعسفية، وتعود لتضفى على الوجود الإلهى أسمى الصغات وأشرفها دون أن يكون لهذه الصفات أدنى تأثير في المخطط الوجودى، فتكون هذه الصفات مجرد الألفاظ لا مدلولا لها.

رابعا: كيف تكون الماهية الإلهية نموذجا للعالم والله لا يعلم شيئا عن هذا المالم وليس له أى تأثير فى تكونيه. وإذا كان الله غير فاعل على الحقيقة فيكف تم هذا التوافق والتماثل بين الماهية والعالم؟ أيكون ذلك من قبيل الصدفة أو من قبيل الانسجام الأزلى؟

إننا نستطيع أن نؤكد - بحسب أقوال أرسطو - أن هذا التساثل لم يحصل بإرادة الله، إذ أن الله عند أرسطو لا اختيار له كما سبق أن ذكرنا، والانسجام الأزلى يخلع على العالم قدرة ذاتية مساوقة للقدرة الإلهية.

والحق أن القول بأن الماهية الإلهية نموذج للعالم إنما يعد ترديدًا لما ذكره أفلاطون عن الماهية الإلهية وعن مثال الخير رئيس عالم المثل. فغيم إذن كان النقد الشديد الذى وجههه أرسطو إلى أفلاطون، وقد انتهى به المطاف إلى الموقف الأولى الذى انتزمه أستاذه في محاورة الجمهورية عن الله وصفاته؟

وأخيرًا فإن القول بعقول محركة للكواكب لها نفس الطبيعة الإلهية من ناحية أرسطو إنما يعد إمعانًا منه في تجريد المحرك الأول من صفات الألوهية الكاملة. وسيكون لهذه العقول دورها الكبير في مذهب النيض عند الإسلاميين، ولم يفطن فلاسفة الإسلام إلى أن وضع هذه العقول - التي تعتبر آلهة صغارًا إلى جوار الله إنما يتعارض مع ما خصوا به الله من صفات فعلية ثبوتية سامية بحسب النصوص الدينية.

الحق أن الله - بحسب منطق المذهب الأرسطى - لا يعدو أن يكون صيغة منطقية اقتضتها حتمية نظام الوجود فخلعت عليها صبغة وجودية، أريد لها أن تتضمن صفات الكمال المطلق المتعلقة بإله فعال على الحقيقة، ثم تعذر تبرير إلحاق هذه المكونات بها.

# الفصل الثامن الأخساق

## ١-الأخلاق فرع من السياسة :

يبدأ أرسطو كتاب الأخلاق النيقوماخية (١) بقوله "إن كل فن وكل فحص، وكذلك كل فعل واستقصاء، إنما يقصد به أن يستهدف خيرًا ما. ولهمذا السبب فقد قيل بحق: إن الخير هو ما يهدف إليه الجميع. ولكن يوجد اختلاف ما بين الغايات". ويستطود أرسطو فيذكر أن الغايات قد تكون في الأفعال نفسها أو نتائجها. وإذا كانت هناك غايات منفصلة عن الأفعال المؤدية إليها، فإن من طبيعة هذه النتائج أن تكون أفضل من الأفعال. وتعددت الغايات بحسب تعدد الأفعال والفنون والعلوم. فمثلا الصحة غاية فن الطب، والسفينة غاية فن بناء السفن، والنصر غاية الفن العكسرى، والثروة غاية فن الاقتصاد. ولكن بعض هذه الفنون قد يكون فروعا لفنون رئيسية أخرى، ومن ثم فإن غايات الفنون الرئيسية تفضل دائما غايات الفنون المؤيسية، لأن الذي يمارس الفنون الغرعية إنما يقوم بذلك من أجل الفنون الرئيسية.

فإذا كانت هناك غاية ما لأفعالنا نطلبها لذاتها – بحيث يكون كل فعل لنا موجها لطلبها – (على اعتبار أننا لا نطلب شيئا من أجل شيء آخر، وهكذا إلى مالا نهاية بحيث يصبح مطلبنا عبثا أجوف) فمن الواضح أن هذه الغاية التي نطلبها ليست سوى الخير والخير الأقصى .. أفلا تكون لمعرفته تأثير كبير على حياتنا؟ لنحاول إذن أن نحدد ما هو الخير، وما هي العلوم والملكات التي يكون الخير موضوعًا لدراستها.

إنه ليبدو لنا في وضوح أن الخير موضوع دراسة أكثر الفنون إحاطة وشمولا أي فن السياسة ، وهو الفن الرئيسي المسيطر على سائر الفنون، وذلك لأن فن

<sup>(1)</sup> الأخلاق النيقوماخية - الكتاب الأول - الفصل الأول - فقرة 1096 أ.

السياسة هو الذى يحدد أنواع العلوم التي يجب أن تدرس في أى دولة، والتي يتعين على كل فئة من المواطنين أن يتعلموها، والقدر الذى يسمح لهم بتعلمه منها. ومما لا مراء فيه أن أسمى المهارات وأكثرها تأثيرًا في حياة المجتمع إنما تقع تحست دائرة فن السياسة، مثل: الفن العسكرى، وفن الاقتصاد، وفن الخطابة(١).

فإذا كانت السياسة تستخدم العلوم والفنون الأخرى - بل إن هذه العلوم تنضوى تحتها - وكانت السياسة أيضًا هي التي تعين ما ينبغي لنا أن نفعله وما لا ينبغي لنا أن نفعله عن طريق التشريع، ذلك فإن غاية علم السياسة يجب أن تشتمل على غايات العلوم الأخرى، بحيث تكون هذه الغاية هي خير الإنسان.

ومن ثم فإن خير الدولة مقدم على خير الفرد وأسمى منه وأكثر اكتمالا حتى ولو كان خير الفرد يتمشى مع خير الدولة، هذا على الرغم من أن تحصيل الخير لفرد واحد أمر يستحق التقدير، إلا أن تحصيل خير الدولة أو المدينة أفضل من ذلك وأكثر تشبهًا بالفعل الإلهى.

فالأخلاق إذن علم وهى جزء من العلم السياسي، ولا يقدح هذا في قيمة الأخلاق إذ أن الدولة أقدر على تحقيق الخير والأخلاق الفاضلية للأفراد سا داميت الغاية واحدة عند الدولة وعند الأفراد.

# ٢- منهج البحث في علم الأخلاق:

وبعد أن حدد أرسطو مركز الأخلاق كدراسة بين العلوم العملية وصلتها بالسياسة يشرع في تعيين أفضل المناهج التي تصلح لدراسة السلوك الأخلاقي، فيذكر أن المناقشة حول هذا الموضوع ومعرفة قواعد السلوك الأخلاقي لن تكون كاملة وواضحة إلا بقدر ما يسمح به مجال البحث، إذ أننا لا يجب أن ننشد الدقة في مثل هذا الموضوع، ذلك لأن الأفعال التي يبحث فيها العلم السياسي والأخلاق فرع منه – تكون دائمًا موضع اختلافات كثيرة بين وجهات النظر لهذا كانت موضوع اتفاق وليست موضوع تصديق يقيني كما هو الحال في العلوم النظرية مثلا.

<sup>(</sup>١) م. س - الكتاب الأول: الفصل الثاني - فقرة ١٠٩٤ ب.

فالناس يختلفون فيما بينهم على تحديد قيمة الخيرات لأن بعضهم قد حاق بهم الضرر نتيجة لثرواتهم أو شجاعتهم أو كرمهم، وهذه أمور تعارف الناس على أنها من قبيل الخيرات. ويستطرد أرسطو فيذكر أنه سيشير إلى وجهلة النظر الحقة في هذه الأمور في إيجاز وبطريقة عامة لأنه يبحث في أمور لا يعتبرها جميع الناس حقًا بل الأغلبية منهم فقط والرجل المثقف يتعين عليه أن يبحث في كل موضوع بقدر ما تحتمله طبيعة هذا الموضوع من الدقة. فمن خطل الرأى أن نطالب الرياضي باستدلالات علمية (١).

ولما كان كل فرد يستطيع إصدار أحكام صحيحة عن الأشياء التي يعرفها جيدًا، بحيث أن كل من عرف موضوعًا ما يكون حكمًا صالحًا بصدده، لذلك فإن الفرد الذي تلقى ثقافة عامة شاملة ومحيطة يكون حكمًا صالحًا على وجه العموم.

ويخرج أرسطو من هذه المقدمات إلى القول بأن الشباب لا يصلحون الدراسة العلم السياسي أو الأخلاق لأنهم لم تتجمع لديهم تجارب عديدة عما يحدث في الحياة من أفعال، وهذه الافتعال هي التي تبدأ منها مناقشات هذا العلم وتدور حولها، وكذلك لأن الشباب يعيل – في الغالب – إلى اتباع عواطفه وانفعالاته بحيث تصبح هذه الدراسة عبثًا وغير مجدية لأن غايتها في الأصل ليست مجرد المعرفة بالعمل. فالأخلاق لا تصدر عن الطبيعة بقدر ما ترجع إلى العرف والتقاليد الموروثة. لهذا كان من الضروري أن يكون المنهج في دراسة الأخلاق متمشيًا مع طبيعة المشكلات التي تبحث فيها أن أن نبذأ من تجارب الأفراد الواقعية في عيدان السلوك الأخلاقي ثم نحاء ل استخلاص مبادى، هذا السلوك بدون الرجوع إلى أي مبدأ يتجاوز التجربة الجزءة الواقعية "ومعنى هذا أن المتهج في الأخلاق لا يقوم على الاستدلال البرهاني بقدر ما يستند إلى التجربا الواقعية. وقد أخطأ أفلاطون على الاستدلال البرهاني بقدر ما يستند إلى التجربا الواقعية. وقد أخطأ أفلاطون حينما أرجع الأخلاق إلى العقل وربط السلوك الأخلاقي بهثل أعلى هو الخير

<sup>(</sup>ا) م، س - الكتاب الأول - ف" - الموضع السابق.

<sup>(1)</sup> م. س-الكتاب الأول: ف3- فقرة 10-11. -

١١ م. س-الكتاب الثاني: ف٢- فقرة ١٧٠٧ب.

بالذات، ذلك لأننا لا نجد هذا المسل الأعلى في التجربة إذ أنه يتجاوز السلوك الواقعي للأفراد.

## ٣-السعادة غاية كل فعل إنساني:

يتساءل أرسطو عن تلك الغاية القصوى التي يبحث عنها علم الأخلاق؟ أو بمعنى آخر، ما هو الخير الأعظم الذى يتحقق في العمل والذى تستهدفه الأفعال الإنسانية ويكون منتهى الغايات وله قيمة في ذاته أى لا يفتقر إلى أى شيء آخر؟ يجيب أرسطو على ذلك بأن ثمت اتفاقًا بين الناس – عامتهم وخاصتهم على السواء – على أن السعادة هي الخير الأعظم، والناس جميعًا يقرنون السعادة بالحياة الطيبة وبالعمل الطيب. وقد كان هذا الرأى شائعًا عند اليونانيين على عصر أرسطو، إذ كانوا يرون أن كل فعل يقوم به الفرد إنما يستهدف من ورائه تحقيق السعادة لنفسه، وليس تحقيقًا لمطالب الآلهة أو لأى مبدأ غيبي آخر، إذ أن اليوناني كان يعتقد أن الحياة على سطح الأرض أفضل وأكمل من الحياة في عالم آخر، ولهذا فقد جهد على أن يحقق السعادة الكاملة لنفسه في هذا العالم فحسب.

ولكن الناس يختلفون في فهمهم للسعادة، وتختلف آراء غالبيتهم في تفسيرها عن تفسير (الحكيم) لها، إذ أنهم يرون أنها تتعلق بأمور سهلة واضحة مثل: اللذة والثروة والشرف، ومع ذلك فهم يختلفون فيما بينهم على أيها أحق بالسعادة بل إن الشخص الواحد قد يرى السعادة في الصحة حينما ينزل به المرض، ثم يراها في الثروة حينما يكون معدمًا. وقد يعجب الناس جميعًا بمن يطلب مثلا أعلى فوق مستوى إدراكهم رغم جهلهم به. ولكن الذي لا يعرف حقيقة الخير الأقصى لا يمكن له الاستفادة من حكمة الآخرين القائلين به، لهذا يجب أن نبدأ بالخيرات الجزئية الواقعية لنرى أيها يؤدى إلى تحقيق السعادة ويهذا نغفل منهج بالخيرات الجزئية الواقعية لنرى أيها يؤدى إلى تحقيق السعادة ويهذا نغفل منهج خيرًا مفارقًا قائمًا بذاته وسببا لهذه الخيرات(")

<sup>(</sup>١) م. س-الكتاب الأول: في؛ - فقرة ١٠٩٥ ب.

## ٤-مراتب الحياة الأخلاقية:

إذا استعرضنا حياة الأفراد فإننا نجد فيسها ثلاث مراتب للسلوك الأخلاقي (١). وهي: حياة اللذة، وحياة التشريف السياسي، ثم حياة التأمل أو الحكمة .

أ - فمن حيث حياة اللذة، نجد أن غالبية الناس ولا سيما السوقة منهم يغضلون حياة اللذة أى حياة العبيد والبهائم على أى شيء آخر، وهم يطابقون بين اللذة والخير الأقصى، أى السعادة، وهذا هو سبب انغماسهم فى حياة اللهو والمرح واللذة ولا يمكن أن تكون اللذة هى الخير الأقصى للإنسان لأن الإغراق فى ممارستها يجلب له الضرر والأذى ومن ثم لا تتحقق له السعادة. على أن اللذة ليست شرًا فى يجلب له الضرر والأذى ومن ثم لا تتحقق له السعادة. على أن اللذة ليست شرًا فى داتها(٢) على وجه الإطلاق فإنها تكون مصاحبة لتمام أى فعل، ونتيجة مباشرة له، وقد تكون شرطاً لتحقيق الخير الأقصى. أما اللذة التى يجب استبعادها من مفهوم السعادة فهى اللذة الحسية التى تطلب لذاتها وتكون وحدها غاية الأفعال الإنسانية.

ب - أما حياة التشريف السياسي، فإنها مطلب علية القوم وخيرهم الأقصى وإليها ترجع سعادتهم، لأن التشريف السياسي غاية الحياة السياسية ولكن هذا التشريف يرجع إلى الذين يمنحونه أكثر من الذين يتقبلونه، والخير يجب أن يكون ذاتيًا بالنسبة للشخص بحيث لا يرجع إلى تكريم الناس له باختياره للمنصب السياسي أو بمنحه ألقاب الشرف، بل يكون متعلقًا به تعلقاً ذاتياً فلا يمنح أو ينتزم.

والحق أن طالب التشريف السياسي إنما يسعى إلى ذلك لشعوره بفضله أى بكماله فتكون الفضيلة إذن خيرًا من التشريف السياسي وأكثر اتصالا بالنفس منه.

حـ- حياة الحكمة والتأمل: ولكن الفضيلة لا تكفى وحدها لتفسير معنى السعادة، فالرجل الفاضل قد تنزل به المحن والكوارث سواء من المرض أو الفقر أو

<sup>(</sup>١) الأول - ف٥ - الفقرة السابقة.

ا فلل-فقرة ١٠٠١أ.

غير ذلك - فيكون في ذلك القضاء على سعادته فيبغى القول إذن بأن السعادة الحقة إنعا تكون في ممارسة حياة الحكمة والتأمل(١).

## ٥- شروط تحقيق السعادة:

يتعين علينا بعد أن عددنا مراتب الحياة الأخلاقية وانتهينا إلى المطابقة بين السعادة وحياة الحكمة - أن نبحث في شروط تحقيق السعادة أي خير الإنسان.

يجب أن يكون هذا الخير غاية قصوى تطلب لذاتها وأن يكون كافيًا وحده لتحقيق سعادة الإنسان، ففيم إذن يقوم خير الإنسان وسعادته؟

لما كان لكل موجود وظيفة يؤديها بحسب طبيعته، وكان وجوده وخيره في تمام تأديته لوظيفته فإن خير الإنسان وكمال وجوده هو في ممارسة حياة الحكمة والتأمل على أكمل وجه، من حيث أنه كائن ناطق، لأى أن سعادة الإنسان إنما ترجع إلى استمرار الفعل الأكثر التصاقا بطبيعته الناطقة، يقول أرسطو: "إذا كانت السعادة هي الفعل المطابق للفضيلة، فمن المعقول أن تكون مطابقة لأسمى فضيلة وستكون هذه فضيلة أحسن شيء فينا وسواء كان هذا الشيء – الذي يفترض أنه حاكمنا الطبيعي ومرشدنا – عقلا أو أى شيء آخر – وسواء أيضًا كان إلهيًا أو أكثر الأشياء ألوهية بالقياس إلى ما هو شريف وإلهي، فإن فعل هذا الشيء (أى النفس الناطقة) بحسب فضيلته الخاصة به سيكون سعادة تامة. وقد سبق لنا أن ذكرنا كيف أن هذا الفعل هو التأمل. (أى تأمل النفس الناطقة)".

".. يصبح خير الإنسان إذن في فعل النفس الناطقة المطابق للفضيلة فإذا كانت هناك أكثر من فضيلة واحدة، فإن هذا الفعل يكون مطابقًا لأسماها، وأكثرها كمالا طوال الحياة، فإنه كما أن خطافًا (") واحدًا لا يبشر بالربيع أو حتى بيوم (ربيعي) واحد، فكذلك فإن السعادة ليست فعل يوم واحد أو زمن قصير (بل مدى

<sup>(</sup>۱) الكتاب العاشر - ف٧ - فقرة ١١٧٧ أ.

<sup>11</sup> نفس الموضع السابق.

Swallow (7)

الحياة) (1) ... " ويستطر أرسطو فيشير إلى أن القول بأن التأمل هو فعل النفس الناطقة بحسب طبيعتها إنما يتفق مع الحق لما يلى من الأسباب:

أولا: أن فعل التأمل يعد أفضل الأفعال، لا لكون العقل أفضسل شبى، فينا فحسب بل كذلك لأن موضوعات العقل هي أفضل موضوعات المعرفة.

ثانيا: وأيضًا فإن فعل التأمل هو أكثر الأفعال استمرارًا، ذلك لأننا نستطيع تأمل الحق بدرجة أكثر استمرارًا من استطاعتنا فعل أى شيء آخر ونحن نظن أن السعادة تنطوى على اللذة، ولكن الحقيقة أن فعل الحكمة الفلسفية أى التأمل هو أكثر الأفعال الفاضلة اجتلابًا للذة، إذ أنه يقدم لنا أعظم اللذات لنقائها ودوامها.

وكذلك فإن "الاكتفاء بالذات" الذى يتحدثون عنه. إنما يرجع إلى فعل التأمل، إذ الفيلسوف الممارسة للتأمل لا تشغله ضروريات الحياة عن فعله، بل إنه لا يحتاج إلى أى شى آخر غير ذاته لكى يستمر فى تأمله، ولهذا فإن فعل النامل محبوب لذاته.

وأخيرًا فإن التأمل من حيث أنه أسمى فعل للنفس الناطقة – لا يستهدف غاية غير ذاته. ومن ثم فإن إليه ترجع السعادة التامة للإنسان، من حيث أن التأمل يتضمن عنصرًا إلهيًا إذ هو حياة العقل الإلهى وفعله الدائم. فيجب ألا نفكر في الأشياء الغانية. تشبهًا بالعقل الإلهى، فنتيح الخلود (١٦) لأنفسنا بأن نوجه كل عرق ينبض فينا لكى نحيا وفقًا للعقل، لأن الحياة بحسب العقل هى أفضل حياة بالنسبة للإنسان وأكثرها لذة، بل هى الحياة الأكثر سعادة (١٦).

وإذا كان التأمل أو حياة الحكمة هي خير الإنسان وبها تكتمل سعادته لأنها من الخيرات الجوهرية المتعلقة بالنفس، فإن هناك من الخيرات الخارجية العرضية ما يدخل في عناصر السعادة وذلك كالحسب والذرية الصالحة وجمال الخلقة والصداقة، فهذه أمور إن لم تتحقق انعدمت السعادة، وكذلك فإن بعض العوامل المادية، كالفقر والمرض والكوارث قد تقف حجر عثرة في سبيل تحقيق

<sup>(</sup>١) م. س - الكتاب الأول - ف١ - فقرة ١٠٩٨.

<sup>(7)</sup> م. س الكتاب العاشر --ف فقرة ١٠٧٧ ب.

<sup>17</sup> م. س – الكتاب العاشر – ف فقرة 1117 أ.

السعادة، وبذلك تجرد الفعل الفاضل مما تزوده الثروة والسلطة والنفوذ من وسائل. فكأن أرسطو بعد أن قصر السعادة على خير النفس باعتباره خير الإنسان بما هو إنسان يعود فيعترف بقيمة الخيرات الخارجية في تحقيق السعادة إلا أنه يجعل خير النفس خيرًا جوهريًا والخيرات الأخرى عرضية.

ومع ذلك فإن أرسطو يؤكد في أكثر من موضع بأن الرجل الفاضل حقا أي المارس لحياة الحكمة، هو الذي يظل سعيدًا رغم ما ينزل به من كوارث ومحن إذ أنه يرضى بكمال الخير والجمال فحسب، ويضحى بالخيرات الخارجية في سبيل الرضا والاطمئنان النفسي.

ولكن السعادة لا تتحقق لكل كائن حسى على وجه الإطلاق، فالحيوان لا يمكن أن يقال إنه سعيد، وكذلك الأطفال غير الناضجين، لعجزهم عن إتيان أفعال تأمة، ذلك أن السعادة اكتمال الحياة (١٠).

ويتساءل أرسطو عما إذا كنا نحصل على السعادة بالتعليم أو بالتعود والمارسة أو بنوع آخر من التدريب، أو أنها تحصل بفضل عناية إلهية أو عن طريق الصدفة؟

والإجابة على هذا التساؤل تنبع من تعريفنا للسعادة من حيث أنها فعل النفس المطابق للفضيلة التامة، ولهذا يجب البحث عن الفضيلة لكى نعرف طبيعة السعادة وكيفية الحصول عليها<sup>(1)</sup> والفضيلة التي نبحث عنها هي النفس الناطقة.

# ٦- أنواع الفضائل:

وقبل أن نعرف" الفضيلة يجب أن نحصى أنواع الفضائل، فهى: إما خلقية وإما عقلية. وترجع الفضائل العقلية إلى التعليم، فهى إذن تحتاج إلى التجربة

<sup>(</sup>١) م. س-الكتاب الأول-ف ٩- ققرة ١١٠٠ أ.

٣ م. س – الكتاب الأول – ف ١٣ – فقرة ١١٠٢ أ.

 <sup>(7) -</sup> يقول أرسطو (فقرة ١١٠٣ أ- ف٢- من الكتاب الثاني) "إنه ليست غاية فحصنا العلم النظرى لأننا لا نريد
أن نعرف ما هي الفضيلة، ولكنا نريد أن نعرف كيف نصبح خيرين، وإلا كان بحثنا عديم الجدوى. يجيب إذن
أن نبحث في السلوك وما ينبغي أن يكون عليه".

والوقت الطويل. أما الفضائل الخلقية فإنها تحصل بالتعود، ولهذا فإنها لا تنمو فينا بالطبع بل بالمران والمارسة والتقليد(١).

أ-الفضائل الخلقية: ويخصص أرسطو شلات كتب من الأخلان النيقوماخية للكلام عن الفضائل الخلقية فيشير إلى الشجاعة، والعقة، وإلى فضائل تتعلق بالثروة أو بالشرف أو بالغضب أو فضائل اجتماعية، ويختتم الكتاب الرابح بالكلام عن أشباه الفضائل مثل الحياء. ثم نراه يخصص الكتاب الخامس للكلام عن فضيلة العدالة، وهي فضيلة رئيسية في نظره، فيذكر في الفصل الأول أن وظيفية العدالة هي مراعاة النسبة الصحيحة في توزيع المكافآت والجزاءات بين الأفراد وهذه هي العدالة الجزئية، وثمت نوع آخر من العدالة يقوم في المطابقة للقانون الخلقي، فالرجل العدل بهذا المعنى هو الذي تتطابق أفعاله مع قوانين المجتمع وقواعده فالرجل العدل بهذا المعنى هو الذي تتطابق أفعاله مع قوانين المجتمع وقواعده الأخلاقية، ويكون عنوانًا للصلام والفضيلة.

وفى الفصل الثانى من الكتاب الخامس يعرض أرسطو للعدالة الجزئية ويقرر أنها تقوم على المساواة ثم يقسمها إلى نوعين: عدالة توزيعية وعدالة إصلاحية.

وفى الفصل الثالث يتكلم عن العدالة التوزيعية، فيذكر أنها تعنى توزيع المجتمع للأموال والمكافآت وألقاب الشرف على مستحقيها، والمبدأ في العدالة التوزيعية هو النسبة الهندسية لأن الدولة يجب أن تراعى معيزات الأفراد فتمنح كلا منهم على قدر كفايته وفضله.

أما العدالة الإصلاحية فهو يخصص لها الفصل الرابع من الكتاب فيذكر أنها من اختصاص السلطة القضائية التي تعوض المظلوم من الظالم، وتنزل العقاب بالمجرمين، وتحكم بالعدل بين المتعاقدين، والمبدأ في العدالة الإصلاحية هو النسبة الحسابية، لأنها تقوم على أساس تساوى الأفراد أمام القانون وبعد أن يشير أرسطو إلى العدالة السياسية والعدالة القانونية والعدالة الطبيعية يذكر في الفصل العاشر أن هناك عدالة أسمى من عدالة القانون وتسمى "بالإنصاف" equity الذي يصحح

<sup>(</sup>۱)م. س- الكتاب الثاني-ف ا - فقرة ۱۱۰۲ أ.

العدالة القانونية فغالبًا ما يكون التطبيق الحرفي للقانون جائرًا، فيعدل القاضي عن النص ويستلهم روح التشريع.

ويخصص أرسطو الكتابين الثامن والتاسع لمبحث الصداقة وأنواعها والحاجة إليها في المجتمع، فيذكر أن الإنسان كائن اجتماعي وعلى هذا فهو يرتبط مع الآخرين بعلاقات اجتماعية كروابط الأسرة والمدينة والإنسانية، ويسمى هذه العلاقات بالصداقة، وهي لازمة للحياة، فلا يستطبع القرد أن يحيا بدون صداقات. أي علاقات مع أفراد المجتمع الآخرين.

ويميز أرسطو بين ثلاث أنواع من الصداقة: صداقة الغضيلة وصداقة المنفعة وصداقة اللذة، ويستطرد في شرح كل نوع من هذه الأنواع، وينتهي إلى القول بأن هناك قانونًا واحدًا يربط بين جميع الأفراد، وهذا القانون يجد صداه في العلاقات الاجتماعية التي تؤلف بينهم جميعًا. وهنا نجد أرسطو يمهد الطريق للانتقال إلى بحثه عن الأسرة والدولة في العلم السياسي

## ب- الفضائل العقلية:

ويخصص أرسطو الكتاب السادس للكلام عن الفضائل العقلية.

فيبدأ بتقسيم العقل إلى نظرى وعملى: وكل منهما ينشد الحقيقة من زاويته المخاصة، فالعملى يطلب الحقيقة في مجال الميول والشهوات المستقيمة، ويحدد الوسائل الجزئية لإرضاء هذه الميول. أما العقل النظرى، وهو أشرف جزء في النفس الناطقة، فإنه يطلب الحقيقة لذاتها دائمًا وموضوعه الكلى والموجودات الثابتة الدائمة، وفعله التأمل أى الحكمة النظرية وهي فضيلة العقل النظرى التي بها تتحقق سَعِادته وخلوده، من حيث أن التأمل هو حياة العقل المقارق للبدن، أى حياة الآلهة كما سبق أن ذكرنا.

ويستعرض أرسطو بعد ذلك أنواع الفضائل العقلية فيميز بين طائفتين منها: طائفة رئيسية وطائفة صغرى.

أما الفضائل العقلية الرئيسية فهى العلم أى المعرفة البرهانية لكل ما هو ضرورى وأزلى. ثم الفن وهو معرفة كيف نصنع الأشياء. ثم الحكمة العملية وهى معرفة كيفية تحقيق غايات الحياة الإنسانية. وأيضًا العقل الحدسي intuitive

reason الذى يدرك المبادى، التي يستند إليها العلم. وأخيراً الحكمة الفلسفية وهي

وإذا كانت الحكمة الفلسفية هي العلة الصورية للسعادة فإن الحكمة العمليسة هي التي تكفيل لنا حسن اختيار أنسب الوسائل لتحقيق أنسب الغابات التي تقتضيها الفضيلة الأخلاقية.

وأما الفضائل العقلية الصغرى فهي مثل: جودة التروى والتفكير والفهم الجيد أى جودة المشورة ثم جودة الحكم.

#### ٧- القضيلة:

نستطيع الآن - بعد أن بينا أنواع الفضائل - أن نلقى الضوء على أبعاد الفضيلة وخصائصها وكيفية تعيينها.

يعرف أرسطو الفضيلة بأنها "ملكة اختيار الوسط العدل - لا الحسابي- بين إفراط وتفريط كلاهما رذيلة". أى أنها ترجع إلى الإرادة التى تلتزم الوسط الملائم لطبيعتنا، والذى يعينه العقل الذى ذكر بلغ مرتبة الحكمة. ومع أن الفضلية" ملكة ، إلا أنها ليست فطرية كما ذكر أفلاطون بل تكتسب بالتعليم والمران أى بالمارسة والتكوار من حيث أن التكرار يولد فينا طبيعة ثانية " ولهذا كان التقليد والأمثال والسير الفاضلة ذات أثر فعال في التربية الأخلاقية وتكوين الفضائل.

#### يقول أرسطو في تعريفه للفضيلة:

Virtue, then, is a state of character concerned with choice, lying in a mean, i. e, the mean relative to us this being determined by a rational principle, and by that principle hy which the man of practical wisdom would determine. (2)

والحكمة فضلا عن أنها "تعين الغضيلة" إلا أنها توجه أيضًا القوى. والاستعدادات النفسية إلى اكتساب الفضائل عن طريق الممارسة العملية للمبادىء الأخلاقية، وسيطرة العقل على الانفعالات والعواطف بحيث تتمكن الإرادة من حرية

<sup>(</sup>١) م. س- الكتاب الثاني - ف.

<sup>0</sup> م. س- الكتاب الثاني -- في -- فقرة 1107 أ.

الفعل، الذى يعتبر بحق مناط الحياة الأخلاقية - من حيث أن الفضيلة ليست العلم الفتطرى بالقوانين الأخلاقية كما زعم أفلاطون.

وتتسم الإرادة بالصفة الخلقية عندما تلتزم الوسط الصحيح أى الوسط العدل الذى يعينه العقل بحسب كل فضيلة على حدة، وليس هو الوسط الحسابى الذى يقع في منتصف المسافة بين نقطتين بل هو وسط اعتبارى يراعى فيه "من وأين ومتى وكيف ولم"، فبعض الفضائل يكون أقرب إلى الإفراط ويعضها يكون أقرب إلى التغريط فالشجاعة مثلاً أقرب إلى التهور منها إلى الجبن، والعفة أقرب إلى جمود الشهوة منها إلى اشتعالها، والكرم أقرب إلى الإسراف منه إلى التقتير وهكذا.

وتعتبر الفضيلة وسطاً، لأن الرذيلة تنقص أو تزيد مما هو مستقيم من الانفعالات والأفعال، بينما تبحث الفضيلة عما هو وسط وتختاره.

وإذا كانت الفضيلة - من حيث ماهيتها - وسطًا بين رذيلتين إلا أنسها من حيث الخير تعتبر حدًا أقصى وقمة.

ويجب الإشارة أيضًا إلى أن من الانفعالات والأفعال ما لا يحتمل الوسط الفاضل لأنها شرور ورذائل، واسماؤها تعبر عن الإثم مثل: انفعالات الحسد والغيرة والتبجح والوقاحة. وأفعال الزنا والسرقة والقتل، وهذه كلها ليست إفراطًا أو تفريطًا بل هي رذائل مذمومة في ذاتها.

على أن أرسطو لم يضع منها منهجا واضحا لتحديد الوسط العدل كما لم يستند إلى مبدأ وضاح في تعداد الفضائل، فقد اكتفى باستعراض السلوك الواقعي عند الإنسان وتحليله وأشار إلى الطريقة العملية لإصابة الوسط العدل وذلك بالذهاب إلى الرديلة الأقرب إلى الوسط ثم معالجة النفس حتى تعود إلى الوسط ففيما يتعلق بغضيلة الكرم مثلا يجب أن نلجأ أولا إلى الإسراف شم نلزم أنفسنا بتضييق حدود الإنفاق بالتدريج حتى نصل إلى الوسط وهو الكرم.

ومما لا شك فيه أن هذا المنهج العملى غير واقعى، ولا يمكن الوصول إلى الوسط عن طريقه، إذ كيف يتجه الإنسان بإرادته إلى رذيلة الإسراف وهو يعلم أنها شر محتوم، وكيف يضمن لنفسه النجاة من أن يصبح الإسراف عادة لديمه فيقضى

على ما يمتلكه من أموال، وبذلك يصبح الوصول إلى الوسط العدل وهنو الكبرم عبثًا لا طائل تحته؟

لقد كان أرسطو على علم بصعوبة تحديد الوسط العدل وتعذر الوصول إليه في كل حالة، ولهذا فقد صرح بذلك بعد أن استعرض نظريته في تفسير هذا الوسط(۱).

على أن استمداد الأخلاق كعلم عملى من الخبرات والتجارب العملية أى من السلوك الواقعى للإنسان، وليس من العقل النظرى، إنما يتيح الفرصة لتحديد هذا الوسط فى سياق العمل، وبذلك تتحدد المفاهيم الأخلاقية كلمها بحسب الممارسة الفعلية فى مضمار الحياة والسلوك الإنسانى.

<sup>(</sup>۱) م. س – الكتاب الثاني – ب٩ – فقرة ١١٠٩ أ.

# القصل الناسع

# السياسة

#### ١-الإنسان والمجتمع:

الإنسان مدنى بالطبع فهو يعيل إلى العيش فى جماعة مع أفراد نوعه (1). ولا ترجع حاجته إلى الجماعة لكى يحفظ ذاته ويضمين أمنه ويحقق كمال وجوده المادى فحسب، بل لأنه بالإضافة إلى هذا يستطيع أن ينعم بالحياة فى ظل القانون والعدالة (1) وأن يحصل على التربية الفاضلة. والدولة هى المجتمع الأكمل المذى يتضمن سائر الجماعات وليست غايتها رعاية القانون والنظام والدفاع عن حدود الوطن ضد الأجنبي وحماية حياة الموطنين فحسب، بل أن لها وظيفة أسمى من كسل هذا وأكثر شمولا وهذه الوظيفة هى تحقيق السعادة للمواطنين جميعًا فى ظل حياة اجتماعية كاملة سليمة (1). وإذن فالدولة بحسب طبيعتها وعلى قدر مفهومها هذا يجب أن تتقدم على الفرد والأسرة، كما يتقدم الكل على أجزائه، ويعينها من حيث أن غاية الأجزاء هي هذا الكسل (1). ومن ثم فإن الفضيلة تصبح من أهم مكونات السعادة. ويتفق كل من أفلاطون وأرسطو على أن وظيفة الدولة الرئيسية هي تعليم الفضيلة للصغار. ولن يتيسر لها ذلك إلا في حالة السلم إذ أنها أنسب الحالات التي تتبح للدولة القيام بواجبها نحو إشاعة العلم والتربية الأخلاقية بين الأفراد، ولهذا فإن أرسطو يستهجن قيام الدولة على الحرب والغزو واستعباد الآخرين.

ανθρωπος φυσει πολιτίκόν ζωον

τελείας χαριν χαι αύτάρκους

<sup>(</sup>١) كتاب السياسة - الكتاب الأول - ف ٢ - فقرة ١٢٥٣ أ.

<sup>(1) -</sup> الأخلاق النيقوماخية--الكتاب العاشر- ف 10.

ا كتاب السياسة - م٣ - ف ١ - فقرة ١٢٨٠ ب.

<sup>(4)</sup> م. س-الكتاب الأول -.ف ٢. فقرة ١٢٥٢ ب.

#### ٢-الجماعات التاريخية:

ويتساءل أرسطو عن كيفية تكوين الجماعة من الناحية السياسية في عصور التاريخ المختلفة؟ فيقول: إن الأسرة هي أسبق الجماعات إلى الوجود وعلى ذلك فإن أرسطو لا يتكلم عن حالة الشيوعية (١) التي أشار إليها الاجتماعيون المعاصرون والتي يقولون بأنها سبقت قيام الجماعة الإنسانية.

وقد تطورت الأسرة وترابطت فيما بينها فتكونت الجماعات القروية (١٠ ثم ارتبطت عدة قرى فيما بينها وتكونت منها المدينة (١٠ أو الدولة.

ويقصد أرسطو بالدولة المدينة ولا فرق عنده بينهما، وتمثل الجماعة القرويسة دور الانتقال من الأسرة إلى المدينة أو الدولة حيث تذوب الجماعة القروية في مجتمع المدينة.

وتتألف الأسرة من الزوج والزوجة والبنين والعبيد. والرجل هو رأس الأسرة، وبما له من عقل كامل يدبر شئون المنزل والمدينة، أما المرأة فهى أقل منه عقلا، ولا يجب أن تتدخل في شئون السياسة أو الجندية، إنما عليها تربية الأولاد تحت إشراف الزوج، وأما الرق فهو نظام طبيعي، والعبد آلة للحياة وظيفته تحصيل الثروة للأسرة والقيام بالأعمال التي يليق بالرجل الحر القيام بها، فهو يعمل في الحقل وفي المنع وفي مبادلة السلع فيقوم بالزراعة والرعى والصيد والتجارة.

ويلاحظ أن كثيرًا من النظم الاجتماعية التي يعرضها أرسطو للنزواج وللعلاقات الأسرية على أساس أخلاقي، لم تكن معروفة أو ذائعة في العصر القديم، بينما نجده يتمشى مع تقاليد المجتمع القديم ونظمه حينما يعرض لمشكلة الرق، فنراه يحبذ قيام هذا النظام، فهو يرى أن ثمت أفرادًا لا قدرة لهم على تناول الأمور

ا) م-س. الكتباب الأول-ف (ينتقد أرسطو شيوعية الممال والنساء التي أشمار إليمها أفلاطمون في الجمهورية، ويرى أنها نظام غير طبيعي).

<sup>&</sup>lt;sup>ω</sup>κώμαι Θ πόλις

العقلية والسياسية، وأنهم بالطبيعة لا يصلحون لغير العمل اليدوى وهؤلاء هم العبيد، ولهذا فيجب أن يخضعوا لحكم الأحرار(١).

والغريب في الأمر أن أرسطو الذي يضع تعريفًا فلسفيًا للإنسان، لا يميز فيه بين إنسان يوناني أو غير يونساني، نجده في مجال السياسة وقد تأثر بعصبيت اليونانية وقصر إطلاق لفظ الأحسرار على اليونانيين وحدهم، أما العبيد فهم غير اليونانيين وهم المتبربرون.

ولما كان السعى إلى الكسب وسائر المعاملات المالية والتجارية وفلاحة الأرض والرعى وسائر الحرف اليدوية، أعمالاً لا تليق بالرجل الحر إذ أنها محط احتقار السادة، لهذا فإنها تناط بالعبيد الذين تحرمهم القوانين من حق الملكية بجميع أشكالها وتقصرها على الأحرار وحدهم.

وينتقد أرسطو الربا<sup>(۱)</sup> في المبادلية فيهو أبشيع الوسائل غير الطبيعية في تحصيل الثروة لأنه مبادلة المال بالمال، فالفائدة تنتج من زراعة أو صناعة، أما المعدن (النقود) فلا ينتج بذاته أى فائدة .

وينتقد أرسطو موقف أفلاطون الذي يبرى أنه يجب التضحية بالملكية. وبالأسرة في سبيل الدولة، ويرى أن موقفه هذا غير عملى ويقوم على أساس تصور خاطى ولطبيعة المجتمع، إذ أن الدولة ليست وحدة مطلقة مجردة ذات طبيعة تذوب فيها الفردية، كما يرى المثاليون المحدثون من أتباع هيجل، ولكنها على العكس من ذلك تشكل كلا مركبًا من أجزاء مختلفة بحيث يكون لكل واحد من هذه الأجزاء – أى الأفراد – شخصيته الفردية ووجوده الخاص الذى لا يتلاشى في الكل الاجتماعي المطلق.

 <sup>(</sup>۱) م. س - الكتاب الأول - ف ٤.

<sup>(</sup>٦) : م، س-الكِتاب الأول-ف•١ - فقرة ١٢٥٨ ب (يذكر أرسطو أن الربا هو أبغض أنهاع الكسب وأكثرها بعدًا عما هو طبيعي، إذ أنه ربح يأتي من النقود نفسها وليس من عروض التجارة وهي الأشياء الطبيعية التي تجلب الربح، قالنقود لا تلد نقودًا).

#### ٣-نظام المدينة:

لم يتبع أرسطو طريقة أفلاطون في التزامه دستورًا بعينه للمدينة هو الذي أشار إليه في الجمهورية وفي الفوانين، بحيث يصبح ما عداه من النظم فاسدًا ولا يحقق جمهوريته الفاضلة، بل أن أرسطو على العكس من ذلك كان يرى أن النظام الدستورى لا يمكن أن يوضع بصورة عامة مطلقة بحيث ينطبق على سائر المدن والدول بدون تمييز، ذلك أن لكل مدينة ظروفها ومطالبها الخاصة بها التي تختلف عن ظروف ومطالب غيرها من المدن بحكم البيئة والعادات والتقاليد والنشاط الاقتصادى وغير ذلك، ولهذا فإن أى نظام دستورى لا يعتبر صالحًا إلا إذا كان مناسبًا ومتمشيًا مع طباع الشعب الذي بطبق فيه ومتفقًا مع حاجاته فما يصلح لدينة قد لا يصلح لأخرى، تبعًا للغاية التي تستهدفها الدولة لتحقيق الخير المشترك لأفرادها، وليس لملحة الحكام فحسب، ومن ثم فإن صحة أى دستور إنما تتصدد بحسب ما يحققه من خير للمجتمع نتيجة لتمشية مع غايات هذا المجتمع ومطالبه.

ويتحدد الشكل العام للدستور كذلك عن طريق توزيع القـوى السياسية بين فثات المدينة، فيجب أن يلاثم الدستور بين حاجات الطبقات المختلفة، لأنه لن يكتب له البقاء إلا إذا كان مؤيدوه أقوى من معارضية، ولن يحدث هـذا إلا إذا منح الدستور للمواطن المتساويين حقوقًا متساوية، ولغير المتساويين حقوقًا غير متساوية.

وإنما تنشأ الفروق والاختلافات بين المواطنين على أساس فضائل ومميزات كل منهم وقدراته الشخصية التي تسهم في تحقيق خير الدولة ورفاهيتها كالحسب والثروة والحرية، فإنها تكون سببًا في تمييز بعض الأفراد عن البعض الآخر.

# ٤-أنواع الحكومات:

ويتبع أرسطو في تصنيفه للدساتير نفس الطريقة القديمة، فيجعل عدد الحكام أساسًا لهذا التصنيف.. يبرى أن الدساتير التي تحدد أشكال الحكومات تنحصر في ستة أنواع هي:

<sup>(4)</sup> Kingdom.

<sup>(2)</sup> Aristocracy

أو الدستورية (۱) وهذه الأشكال الثلاثة الأولى صحيحة وصالحة.

أما الأنواع الثلاثة الباقية التي يعتبرها أرسطو حكومات فاسدة وغير صالحمة

فهی:

(١) الديمقراطية. (٥) والأوليجاركية. (٦) وحكومة الطعيان (٢).

ويوضح أرسطو بعد ذلك كيف تنشأ هذه الحكومات: فإن الملكية تقوم عندما يتفوق رجل واحد بعينه - بفضل قدراته الشخصية - على أقرائه الآخريان، وتنشأ الأرستقراطية حينما تمتاز أقلية من الناس على الأكثرية وتقلد زمام الحكم.

أما التيموقراطية فإنها تنشأ حينما يتساوى سائر الأفراد فى مميزاتهم، و لن يحدث هذا إلا فى حالة واحدة، وذلك حين يتساوى الأفراد فى صفاتهم العسكرية كما كان الحال فى إسبرطة. وهذه هى أشكال الحكومات الصالحة.

أما الحكومات الغير صالحة: فأولها – الديمقراطية التي تنشأ حينما تتقلد السلطة في الدولة كتلة الناس الأحرار الذين لا يملكون شيئًا. أما الأوليجاركية فإنها تظهر حينما تستولي على الحكم أقلية من نبلاء المولد أي الأشراف. أما حكومة الطغيان فإنها تقوم على حكم فرد واحد حيث يحكم حكمًا مطلقًا مستندًا إلى قوة السلاح.

وقد يتداخل أكثر من نوع واحد من هذه النظم في حكومة واحدة. ويلاحظ أن أرسطو لا يشير إلى نظم جامدة للحكومات، بل هو يشير فقط إلى طريقة ظهورهما مما يسمح بتطور نظام إلى آخر، أو بوجود نظام مختلف تجتمع فيه عناصر من النظم الأخرى ".

أما وصف أرسطو للحكومة الصالحة، فهو يستند - كما هو الحال عند أفلاطون - إلى النظام الجمهورى للمدينة اليونانية. فأرسطو لا يعتقد أنه من المكن لغير اليونانيين أن يواثموا بين الحرية ونظام المدينة، وهذا النظام جمهورى لأنه لا توجد ظروف قيام الملكية إلا في عصور البطولة، وهو يرى أن عصره لا يحتمل فيه

A Tyranny.

<sup>(7)</sup> كتاب السياسة م٣-ف ٢-١٣ والقصل ١٧ - فقرة ١٢٨٨ أ.

الناس حكم فرد واحد<sup>(۱)</sup> فقد عاصر بنفسه حكم المقدونيين وتحقق من طغيان الملكية واستبدادها.

ولذلك فهو يرى أن حكومة الأرستقراطية أصلح من الحكومة الملكية، وعلى الرغم من أنها تختلف عن حكومة أفلاطون إلا أنها تتفق معها من حيث المبادى، الأساسية التى تقوم عليها.

ولكل مواطن فى ظل هذا النظام الحق فى أن يشارك فى أعمال الدولة، وذلك عندما يصل إلى مرحلة النضوج، لكن أفضل الحكومات هى التى لا يحمل فيها صغة المواطن سوى من تؤهلهم مراكزهم وتعليمهم للمشاركة فى تحمل المسئولية فى أعمال الحكومة، ولذلك فإن أرسطو – مثله فى ذلك أفلاطون فى النواميس – يطالب بأن يقصر العمل اليدوى فى الزراعة والصناعة على العبيد والمهجنين.

وأرسطو أيضا يوصى بوضع التعليم تحت الإشراف المباشــر للدولــة وهــو هنــا يكرر نفس موقف أفلاطون.

ويناقش أرسطو بالتفصيل حدود الحكومات الغير الصالحة ، فيقحص الشروط التي تستند إليها الدولة في قيامها وبقائها وزوالها، وكذلك المبادى، ونظام الإدارة المخاص بكل شكل من هذه الأشكال. وهو يتساءل أخيرًا عن النظام الصائم لغالبية الحكومات في ظل ظروف معينة ؟ فيجب بأن هذا النظام هو مزيج من الأوليجاركية والديمقراطية بحسب المبدأ المعتبد في الأخلاق، وهو "خير الأمور الوسط" ويقوم ، ذا النظام الخليط على اعتبار الطبقة الوسطى مركز الثقل في الحياة السياسية ، فهي عنصر ثبات في النظام. وهذه هي الطريقة المثلي لحفظ الاستقرار والتقدم في الدولة. ويقرر أرسطو أن ثبات نظام الدولة واستقرارها وإتباعها الوسط العدل من أهم الشروط التي تضمن بقاء النظام واستقراره وهذان الشرطان مستمدان من التعاليم الأخلاقية عند أرسطو بحيث يوضحان الارتباط الوثيق بين الأخلاق والسياسة عنده. ويسمى أرسطو الحكومة التي تقوم على هذا الأساس بالحكومة التيموقراطية ". وهي تقترب في شكلها من الحكومة الأرستقراطية.

<sup>(</sup>۱) م.س-۱۵۳-ف۲.

الم يوضح أرسطو علاقة الحكومة التيموقراطية التي تقترب من شكل الحكومة الأرستقراطية ~ بالحكومة التي تتخذ نفس الاسم والتي أشار إليها ضمن الحكومات الصالحة الثلاثة.

#### ٥- المدينة، أفرادها، حدودها، وطوائفها:

يرى أرسطو أنه لا يمكن أن تكون المدينة صالحة إلا إذا تحققت لها شروط ثلاثة:

الشرط الأول: من حيث عدد أفراد سكانها: إذ يجب ألا يزيد العدد بالتقريب عن مائة ألف نسمة، ويجب ألا يتجاوز تعدادها هذا الرقم حتى لا يختل نظامها، إذ سيتعذر على المواطنين حينئذ أن يتعرف بعضهم على البعض الآخر، وبذلك تنتفى بينهم علاقات والأخوة التى بدونها سيتعذر تسيير الأمور بمقتضى العدالة والفضيلة.

ولكى يتحقق الوقوف عند هذا العدد المحدد من الأفراد في المدينة، يجب تطبيق مبدأ تحديد النسل عن طريق الإجهاض وإعدام المشوهين من الأطفال.

وعلى أية حال فإن أرسطو يلتزم هذه الحدود مع ما فيها من تعسف ظاهر لأنه كان يرى أن نظام المدينة هو أرقى صورة للحياة السياسية. أما نظام الإمبراطوريات فهو في نظره نظام فاسدو لأنه يضم وحدات وعناصر غير متجانسة لا يجمعها مبدأ واحد أو غاية واحدة، فيتعذر حينت على الدولة أن تحقق غايتها، وهي تحقيق السعادة للمواطنين من حيث أنها خيرهم المسترك الذي يتغق مع مطالبهم وآمالهم.

الشرط الثانى: من حيث مساحة المدينة: يرى أرسطو أنه يتعين أن تكون المدينة محصنة ضد الأعداء، منيعة الجانب، تحتفظ بالجند لتدافع به عن نفسها لا لتغزو المدن الأخرى، فضلا عن أنها يجب أن تكون فسى موقع يشرف على البحر ليسهل تموينها في حالة حصارها، و في هذه المدينة الصالحة يكون من واجب الدولة أن توفر للمواطنين حاجاتهم الأولية لا حاجات الترف، وتسمح لهم بالملكية الخاصة. ويكون للدولة نفسها حق التملك في أرض المدينة في نطاق محدود لكبي تجد مصدرًا للإنفاق على شئون الإدارة وعلى صيانسة المعابد وإقامة المادب والاحتفالات، لأنها عامل أساسي في إشاعة روح الصداقة والتقارب بين المواطنين.

الشرط الثالث: من ناحية طوائف المدينة: تتألف المدينة من الزراع والصناع والتجار والجند والطبقة الموسرة والكهنة والحكام والموظفين. ولكل طائفة من هذه

انطوائف الثمانية استعدادها وكفايتها التى تعيزها عن الطوائف الأخرى، بحيث لا يمكن أن تحل طائفة محل أخرى. ومع قيام كل طائفة بعملها على الوجه الأكمل فى نطاق النشاط العام للمدينة إلا أن ذلك لا يمنح أفرادها جميعًا شرف المواطنة. فلا يستحق لقب المواطن من بينهم إلا المتازون من الأحرار الذين يهيون حياتهم وثرواتهم لخدمة الدولة، فلا يحترفون أى مهنة ولا يقومون بأى عمل يدوى أو حتى ممارسة الفنون الجميلة بطريقة تدر عليهم ربحًا أو منفعة. وينطبق هذا الرأى على الذين يتكسبون من النظر العقلى كالسفسطائيين، فالمواطن إذن هو الذى يشتغل بالسياسة العامة للدولة، إذ يبدأ جنديا ثم يصبح حاكمًا ثم يصير كاهنا عند ما يبلغ سن الشيخوخة.

ويرى أرسطو أن الدولة يتعين عليها أن تتولى تربية هؤلاء المواطنين، فهم عمادها والذين يحققون لها المثل الأعلى للإنسان من الناحية الأخلاقية (١).

وهكذا نجد أن أرسطو رغم انتقاده الشديد لأستاذه أفلاطون يعود فيقبل فكرة أفلاطون عن تنشئة الحراس وتربية الأحداث وعزلهم عن باقى أفراد المجتمع من عمال وتجار وزراع كما هو مفصل في الجمهوريسة إلا أن أرسطو لا يربط موقفه في التنظيم السياسي بأى مبدأ مثالي خارج عن نطاق التجربة الواقعية.

# ٦- نظرية الدولة بين أفلاطون وأرسطو:

هكذا نرى على الرغم من أن كلا من أرسطو وأفلاطون يرى أن غاية الدولة هى تربية المواطنين في مجتمع يقوم على المبادىء الأخلاقيسة، إلا أنهما يختلفان - كما رأينا - في تفسير مفهوم الدولة والأصل في قيامها.

فعلى الرغم من أن أرسطو يستخدم نفس المسميات التى استخدمها أفلاطون للتعريف بالحكومات (إذ يعدد أفلاطون أربعة أشكال فاسدة لها وهى التيموقراطية والأوليجاركية والديمقراطية وحكومة الطغيان) نجد أرسطو يدخل التيموقراطية والأوليجاركية في عداد الحكومات الصالحة، ويتفق مع أفلاطون في القول بفساد الديمقراطية وحكومة الطغيان. غير أن أفلاطون يقيم تقسيمه للحكومات إلى فاسدة

<sup>(</sup>۱) م، س-له ۲-۶ف إلى ۱۲.

وغير فاسدة على أساس نفسى - ميتافيزيقى . فمن الناحية النفسية ، نراه يرجع الحكومات الفاسدة إلى قوى النفس الغضبية والشهوانية ، وقد جمحت وتمسردت على سلطة العقل أما الحكومة المثلى فهى حكومة الفلاسسفة التى تأتمر بالعقل وتخضع لسلطته كما تخضع النفس الفاضلة لقواها الناطقة. ومن الناحية الميتافيزيقية نجد أن الدولة عند أفلاطون تقوم على أساس فكرة الثنائية الفلسفية أى التقابل بين المحسوس والمعقول فتهيى الفرد الانطلاق إلى عالم أسمى من عالمنا هذا ، مادام النظام الأرضى لا يقوم على أساس ثابت وطيد إذ الوجود الأرضى أو العالم المحسوس ليس له طابع الثبات والاستمرار فضلا عن أنه يستند إلى مجرد فرض وهمى.

أما أرسطو فإنه يقطع بطريقة حاسمة - على الأقسل في ميدان السياسة - بأن هذا العالم الأرضى هو واقعنا الحق وهو عالمنا الذي يجب علينا أن نضعه نصب أعيننا في دراساتنا السياسية والأخلاقية، وهبو هنذا العالم المحسوس لا العالم الأفلاطوني المعقول الذي لا يعدو أن يكون مجرد معنى ذهنسي خالص. وكذلك فإنه يحدد أشكال الحكومات بالرجوع إلى التجارب السياسية وأحداث التاريخ.

وعلى هذا فإن أفلاطون - استنادًا إلى موقف الميتافيزيقى - يربط العمل السياسى والأخلاقى بالحقائق المثالية المتعالية ويجعلها غاية أى نظام سياسى أو أخلاقى، ومن ثم فهو يقرر أن شكل حكرمته المثلى يجب أن يقوم على أساس من اليقين التام والصحة المطلقة بحيث يصلح للتطبيق فى أى مدينة يونانية بقطع النظر عن ظروفها الخاصة وطابعها المحلى.

أما أرسطو فإنه لا يسلم بصحة أى صورة مثلى مطلقة للمجتمع، بل يرى أن صلاح الحكومات وفسادها مسألة نسبية تقررها حاجات الأفزاد ومطالبهم بحيث يتعدل شكل الحكومة وفقًا لمقتضيات الظروف الخاصة بكل مدينة على حدة.

وهكذا نجد أرسطو يربط الأخلاق بالسياسة ويستمد قواعد السلوك عند الأفراد وفي المدينة من واقع الحياة العملية وخبراتها دون رجوع من جانبه إلى مبادىء عقلية فبلية تتجاوز التجربة. فالأخلاق والسياسة علمان عمليان لا من حيث ميدان التطبيق فحسب بل من حيث المنهج أيضًا.

# الفصك العاشر خامّة الباب الرابع<sup>(1)</sup> اطررس الأرسطية

# أولا: مذهب أرسطو: (إجمال)

۱-إذا كان أرسطو قد تتلمذ على أفلاطون تلميذ سقراط، وتفلسف فى شبابه حسب، مذهب أستاذه - كما تشير إلى ذلك أولى مؤلفاته - إلا أن المعلم الأول قد اختط لنفسه طريقًا خاصًا ومنهجًا واقعيًا حسيًا التزم به فى معالجته لقضايا الفلسفة الطبيعية وحاول تطبيقه فى مجال العلم الإلهى والميتافيزيقا بقدر ما تسمح به موضوعات هذا العلم المجردة، وسنرى أن الصعوبات التى واجهته فى هذا الميدان قد دفعت به إلى التماس حلول شبه أفلاطونية، كانت دائماً مثار نقده فى أكثر من موضع فى مؤلفاته.

والحقيقة أن أرسطو لم يقطع الصلة بينه وبين مذهب أفلاطون تمامًا، بل إن فلسغة أرسطو قد انبثقت بالتدريج عن الأفلاطونية، ثم ما لبثت أن تطورت وتجاوزتها، ومع هذا فقد ظلت حلقات الترابط قائمة بين المذهبين لا يستطيع أحد إنكارها أو التقليل من أهميتها من حيث أنها تمثل تيارًا مستمرًا ينبع من سقراط ليقف عند مثالية أفلاطون ثم يتطور، ويظهر في صورة واقعية حسية عند أرسطو، ثم يعود فيلتئم تحت تأثير النزعة التلفيقية في مدرسة الإسكندرية الفلسفية مع ميل ظاهر إلى أفلاطون.

ونلاحظ - من ناحية أخرى - أنه بينما يمكن أن ترد عناصر فلسفة أفلاطون إلى المذاهب الثنائية كالأورفية والفيثاغورية، وأنباذوقليس ثم الفيثاغورية الجديدة والأفلاطونية الجديدة، نجد أن مذهب أرسطو قد تنابع التيار الطبيعى الأيونى عند المدارس الطبيعية السابقة على سقراط، فقد كانت النزعة التجريبية عند

<sup>(</sup>١) راجع الأبواب الثلاثة الأولى في الجزء الأول من : تاريخ الفكر الفلسفي (للمؤلف)

أرسطو ذات أثر كبير في فلسفته من حيث أنه اتجهه إلى الواقع المحسوس محاولا تفسيره عن طريق الملاحظة والكشف المستمر. كان لهذه النزعة التجريبية أيضًا أثرها الكبير في تنظيم حصيلة العلم القديم الذي عرف في عصره. كما قضت على الثنائية الأفلاطونية وعلى اعتقاد أفلاطون بتفاهة العالم المادي، وإيمانه بالبقاء السرمدي للنفس الإنسانية، هذا على الرغم من أن الثنائية ظلت قائمة عند أرسطو بصورة غير واضحة بين المادة والصورة، وأن فكرة الاتحاد الجوهري بينهما تصبح غير ذات موضوع حينما ينتقل بنا أرسطو إلى مجال الميتافيزيقا حيث الصور الخالصة القائمة بذاتها، وكذلك فإن أرسطو يعود فيؤكد خلود الجزء الناطق في النفس، وكنان أفلاطون قد استبعد أيضا خاود القوى الغضبية والشهوانية إذ أنها قوى نفسية متعلقة بالبدن، ومن ثم فإن المدى ليس واسعًا بين الموقفين!

وإذا أضفنا إلى هذا ما ذكره أرسطو عن العقل بالفعل أو العقال الفعال ودوره في مجال المعرفة، ووضعه القلق في النفس أو خارجها، تطبيقًا لنظرية القوة والفعل؛ فإننا نجد تعثرًا واضحًا في القضاء على الثنائية الفلسفية وخصوصًا بين الجسد والنفس في أعلى مستويات الإدراك. على أن تمام القضاء على الثنائية عند أرسطو إنما يبدو في صورة واضحة في دراساته العملية أي في السياسة والأخلاق؟ ذلك أنه يؤكد أن الأخلاق والسياسة يعنيان بهذا العالم وليس بالعالم الآخر، فليست بنا حاجة إلى افتراض وجود عالم أعلى معقول تتحقق فيه الخيرية المطلقة، ولكن نظريسة أرسطو في الأخلاق تنتهي إلى موقف يربط الأخلاق بالمتافيزيقا بطريقة لم تكن متوقعة من مذهب يبدأ من الخبرات العملية وتجارب السلوك الخلقى للأفراد كما هي مشاهدة في الواقع الملموس، فنجد أرسطو يجعل السعادة الحقة أي خير الإنسان الأعظم في الحكمة أي التأمل، وليس هناك من موضوع للتأمل سوى الموجودات الدائمة الثابتة وفي قمتها المبدأ الأول أو المحرك الأول أو الله. فكأننا قد اقتربنا كثيرًا من فكرة الخير بالذات عند أفلاطون التي ترجع إليها الخيرات الجزئية المحسوسة على أن أرسطو ظل ملتزمًا روح المفكر الواقعي -- إلى حد مــا -- حتى فيي كلامه عن الله: الخير المحض موضوع العشق .. . الخ بينما نجد المثالية الأفلاطونية الملتهبة حماسة والتي تفيض بالروحانية الخالصة - قد انتهت إلى التصوف أي إلى

مجال الغيب واللامعقول، وذلك بعد أن عصفت بالوجود المحسوس وقرنته باللاوجود، في حين أن أرسطو يؤكد وجود العالم المحسوس ويثبت أزليت ويحاول تفسير أبعاده في المكان. وبالإضافة إلى هذا فإن أرسطو قد انتهى من دراسته الطبيعية للحركة إلى ضرورة وجود محرك أول ثابت، ولم يكن دور هذا المحرك الأول في تخطيط الوجود عنده أكثر من دور العقل الذي قال به أنكساغوراس والذي انتقده أرسطو لأنه لم يستغل هذه الفكرة في تفسيره للوجود فلم يبين فاعلية العقال وتأثيره في الموجودات.

وإذن فقد وقع أرسطو في الخطأ الذي انتقد انكسافوراس بسببه وزاد على هذا الأخير في أنه حول ما يمكن أن يكون للمحرك الأول من فاعلية محدودة إلى محركي الأفلاك.

٢- فإذا انتقلنا إلى ميدان العلم فإننا نجد بهذا الصدد اختلافًا واضحًا بين موقف كل من الفيلسوفين الكبيرين. فأفلاطون يرفع من قيمة الرياضيات وعلم الفلك وذلك لعلاقتهما بعالم السماء، اعتقادًا منه بأن كل ما هو أعلى فهو أكثر قيمة وشرفًا، بينما العلوم الطبيعية الأخرى تعتبر في نظره لغوًا مضللا لأنها تبحث في الوجود المحسوس أى في موضوعات ليست لها صفة الوجود الحقيقي.

أما أرسطو فقد أغفل الرياضيات تماما واستعاض عنها بموضوعات العالم الطبيعي التي كانت ميدانًا فسيحًا لملاحظاته العملية، وانتقد بشدة إدخال الرياضيات في الميتافيزيقا فقد رأى أن علم الحساب وعلم الهندسة لا يمكن أن يقوما يدون الموجود المحسوس، فالأعداد تنصب على معدودات والخطوط والأشكال الهندسية تنصب على أبعاد الموجودات المحسوسة.

ولكن أرسطو يتفق مع أفلاطون في رفع قيمة علم الفلك بصفة خاصة، بل لقد استقى منه فكرة تأليه الكواكب.

وقد كانت لأرسطو نظرة واقعية إلى علم التاريخ تتفق مع نزعت التجريبية · فرأى أنه يجب العناية بالوقائع والأحداث الجزئية فهى مادة التاريخ الأساسية التي لا غنى عنها لأى مؤرخ. وقد ازدهرت المدارس العلمية التي نظمها أرسطو في مجال العلموم الطبيعية والتاريخ والأدب، وتابعت مدرسة الإسكندرية نفس الأسلوب الأرسطى في الجمع بين العلوم في دائرة الفلسفة. إلا أن العلوم قد أخذت تنفصل عن الفلسفة بالتدريج في العصر الهليني المتأخر بحيث أصبح مجال الفلسفة ضيقًا ومحدوداً.

٣- وعلى العموم فإن فلسفة أرسطو تعتبر حصيلة ذات طابع تركيبى منطقي لم سبقه من محاولات الفكر الفلسفى والعلم التجريبي عند اليونان، وقد نجح أرسطو في الإحاطة بها بعقله الشامل المحيط.

وقد ظل مذهب أرسطو قائمًا في بنائه العام في رعاية المدرسة المسائية بعد وفاة أرسطو بحيث أن هذه المدرسة لم تحدث — في تطورها الأخير — أي تغيير جوهري في أسس الميتافيزيقا الأرسطية.

ولقد أخطأ المتأخرون من الفلاسفة — ولا سيما أتباع الأفلاطونية المحدثة في محاولة التوفيق بين أفلاطون وأرسطو والتغاضي عن الخلافات الرئيسية بسين الفيلسوفين، وبذلك استنت سينة التلقيق والتخير التي وقع في شراكها فلاسفة الإسلام والمسيحية، فنجد الكندى والفارابي يحاولان الجمع بين رأيي الحكيمين: أفلاطون وأرسطو، ويقع ابن سينا في أسر نفس التيار فيحدث الخلط الشنيع وتظهر المشائية المزعومة التي يكشف عن زيفها ابن رشد مقتربًا — إلى حد ما — من أرسطو الحقيقي، كما فعل القديس توما الأكويني فيما بعد، على الرغيم من أنهم لم يسلما تماما من تأثير التيار المشائي المزعوم.

وقد ظل أرسطو طوال القرون الوسطى يمثل جماع المعارف الإنسانية بحيث لم تستطع الإنسانية أن تتحلل من سيطرته على الفكر إلا حيثما أهل عصر النهضة، وتسابق المفكرون والعلماء إلى نقد أرسطو والفلسفة المدرسية، وظهرت بواكبير الفلسفة الحديثة لتقف موقف العداء الصريح من فلسفة أرسطو. ولكن الفكر الفلسفى ما لبث أن رجع إلى تقدير أرسطو من جديد وخصوصًا عند ليبنتز، ذلبك أن المونادات عنده تعتبر مراكز للفعل وتقترب من تصور "الفعل" عند أرسطو. وقد عاد مذهب أرسطو إلى

الحياة أيضاً عند أصحاب النزعة التومية الجديدة، وأصحاب النزعة الحيوية والقائلين بالوجودية المتدلة(١٠).

# ثانيا: المدرسة المشائية :

كانت المدرسة المشائية جماعة ثقافية ارتبطت بمذهب أرسطو أوثن ارتباط ويبدو أنه بعد وفاة منشئها اتخذ العمل الفلسفى فيها صبغة جماعية على الرغم من تعاقب سلسلة من الرؤساء على المدرسة إلى عهدها الأخير.

### ۱ - ثيوفراسطس<sup>(۲)</sup> :

وقد ترأس المدرسة المشائية بعد أرسطو تلميذه وصديقه المخلص ثيوفراسطس ويقال إنه هو الذى أسس هذه المدرسة بصغة شرعية لأن أرسطو كان مهجنًا ولهــذا لم يسمح له القانون الأثيني بأن تتخذ جماعته الصغة القانونية. وقد رصد ثيوفراسطس للمدرسة ضيعة من أملاكه بالإضافة إلى ما رصده لها أرسطو من منازل وحدائق.

وكان أفراد المدرسة فريقين: فريق كبار السن الذين يكون من حقهم وحدهم اختيار رئيس للمدرسة. ثم فريق صغار السن الذين يقم على عاتقهم إعماد الطعام للوافدين على المدرسة من الضيوف الغرباء، عند ظهور كل قمر جديد.

وقد كانت المدرسة موضع شك الأثينيين ثم المقدونيين وأعدائهم على السواء الأمر الذى دفع بتلاميذها — فيما بعد — إلى الرحيل عن أثينا والتخمع في الإسكندرية في عصر ازدهار العلم والفلسفة بها.

وعلى أية حال فقد بدأت المدرسة مسارها التاريخي بداية طيبة على عهد ثيوفراسطس، فقد أسهم — بقدرته كمعلم كفء وبكتاباته التي امتدت إلى سائر فروع الفلسفة — في نمو المدرسة وازدهارها واستمرار بقائلها ولم يخرج ثيوفراسطس على مذهب أرسطو وإنما بذل جهده في إكماله وتصحيح بعض تفصيلاته بنظراته المستقلة التي تدل على أصالة في التفكير. وتوسع ثيوفراسطس في دراسة المنطق وأجرى على

<sup>(</sup>١) واجع كتاب"المقال والوجود" للأستاذ يوسف كرم.

<sup>&</sup>quot;) Theophrastus of Eresus in Lesbos وقد ذكر ديوجين اللائرسي في كتابيه عن حياة الفلاسفة أن ثيوفراسطس توفي سنة ٢٨٧ ق.م .وأنه عاش حوالي ٥٥ عامًا (راجع تاريخ الفكر الفلسفي. الجزء الأول ص١١، ص١١) .

مباحثه تعديلات كثيرة هو وزميله أوديموس وبخاصة فى مجال القضايا الشرطية والاستدلالات الشرطية ولا سيما المنفصلة منها.

وقد وجود ثيوفراسطس صعوبات في معالجة بعض مسائل الميتافيزيقا الأرسطية مثل الغائبة في الطبيعة والتي تبدو قلقة عند أرسطو، وكذلك علاقة المحرك الأول بالعالم. ولا نعرف إذا كان قد قدم حلولا لهذه الصعوبات ولكنه ظل مخلصًا لآراء أستاذه فلم يرفض القول بقدم العالم وترتيبه الطبيعي ومع هذا فقد اعترض على تعريف أرسطو للمكان، وعدل نظريته في الحركة.

وقد تابع ثيوفراسطس آراء أرسطو في علم النبات، وزاد عليها ما جلبته حملات الإسكندر من معلومات كثيرة في هذه الميدان. وقد ظل ما كتبه في علم النبات مرجعًا أساسيًا لهذا العلم إلى نهاية القرون الوسطى .

وفيما يختص بعلم الحيوان، تكلم ثيوفراسطس عن تكيف الحيوان مع البيئة وكان يرى أن الفكر ليس سوى حركة داخلية للنفس، ولهذا فقد انتقد قول أرسطو بالعقل المنفعل، والعقل بالفعل، دون أن يرفض هذا التمييز وذلك حين كلامه عن الحيوان الناطق، أى الإنسان.

وقد توسع ثيوفراسطس في الكتابة عن الأخلاق الأرسطية، ودل على معرفة عميقة بالطبيعة البشرية. غير أنه رفع من قيمة الخيرات الخارجية في تحصيل السعادة مما جعله موضوع نقد شديد من الرواقيين. وكذلك فقد عارض رأى أستاذة في ضرورة الزواج لتكوين الأسرة ورأى أن الزواج يعطل النشاط العلمي.

وبالإضافة إلى هذا نجده يتابع الفيثاغوريين فيرفض القرابين الدموية التئى تقدم للآلهة، ويعترض على أكل اللحم اعتقادًا منه بالقرابة بين الحيوان والإنسان، ولكن هذا الاتجاه عند ثيوفراسطس لم يكن مصحوبًا باعتقاد ديني أو بنزعة صوفية كما هو الحال عند الفيثاغوريين، بل لقد كان السبب في موقفه هذا ملاحظته لوجود بذور للعقل بطريقة أولية بسيطة عند الحيوان، فكأن خليفة أرسطو ظل مخلصًا للاتجاه العلمي التجريبي للمدرسة ومع هذا فلم يمنعه هذا الاتجاه العلمي من الكتابة في الدين وشئونه، فقد كان لما كتبه عن "التاريخ الديني لليونان والمتبربرين" أشره الكبير في نشأة فلسفة الدين فيما بعد.

ويعزى لثيوفراسطس الفضل فى حفظ آراء فلاسفة اليونان فسى كتاب "الآراء الطبيعية" كما سبق أن أشرنا إليه حين الكلام على مصادر الفلسفة اليونانية المبكرة.

٢- أوديموس الرودسي(١):

وظهر إلى جوار ثيوفراسطس وأثناء رئاسته للمدرسة أوديموس الرودسى وكان معلمًا للفلسفة فى (رودس). وأكثر تلامذة المدرسة مهابة ووقارًا، وقد أفادت كتاباته فى تقدم العلم اليونانى. ويلاحظ أن أوديموس تابع موقف أرسطو بإخلاص أكثر مسا فعل ثيوفراسطس، كما ذكر ذلك عنه سمبليقيوس، فقد التزم حرفية نصوص أرسطو فى الطبيعيات ولكنه تبنى إصلاحات ثيوفراسطس فى المنطق. أما فى الأخلاق فنجد أن أوديموس قد تابع أفلاطون فى ربطه بين الأخلاق والعلم الإلهى، فقد رأى أن الله هو مصدر ميلنا إلى الفضيلة - إلى حد ما - بل إن المعرفة الإلهية هى معيار قيمة الأشياء والأفعال جميعًا.

### ۳- ارستوکسینوس الطارنتی<sup>(۲)</sup>

وهو ثالث شخصيات المدرسة. وقد اشتهر بدراساته فى الألحان وفى الموسيقى على وجه العموم متبعًا فى ذلك تعاليم الفيثاغورية الشى كان منضمًا إليها قبل التحاقه بالمدرسة المشائية، ولهذا فإن أرستوكسينوس قد جمع فى نصائحه الأخلاقية عناصر فيثاغورية إلى المبادىء الأرسطية، وكذلك فقد وافق بعض الفيثاغوريين المتأخرين على قولهم بأن النفس هى مجرد انسجام أو تنظيم للبدن، فإذا ما فسد البدن تلاشت النفس معه ولم يعد هناك محل للقول بخلودها.

على أن كتابات أرستوكسينوس عن حياة فلاسفة اليونان سمحت لنا فيما بعد بتاريخ شخصيات المدرسة المشائية.

# ٤- ديكارخوس المسيني(٣):

تلميذ أرستو كيسينوس، وقد خالف أرسطو، إذ فضل الحياة العملية على حياة التأمل والنظر. أما في السياسة فقد تابع رأى أرسطو في أن أصلح الحكومات

Eudemus of Rhodes.- (1)

Aristoxenus of Tarrentum.- (7)

Dicaearchus of Messene. - (7)

هى التى يجمع دستورها بين دساتير الحكومات الصالحة الثلاثة التى أشار إليها المعلم الأول. و قد كتب ديكارخوس عن تاريخ الحضارة اليونانية، وذكر أن النوع الإثناني مر بمراحل ثلاث: عصر ذهبي بدائي شاع فيه السلام والفراغ، ثم عصر بدوى كان يعيش فيه الإنسان على القنص، وقد شاعت فيه الحروب واتجه الناس إلى اقتناء الأملاك.

أما العصر الثالث فهو العصر الزراعي، وقد استمرت فيمه آثار من المراحل السابقة كما استقر الإنسان وبدأت الحضارة الإنسانية.

# ٥- ديمتريوس الفاليروني(١):

تلميذ ثيوفراسطس، وكان فيلسوفًا شعبيًا، ترأس حكومة أثينا، ويقال إنه كان من بين المحبذين لإنشاء مكتبة الإسكندرية وتنظيم الدراسات العلمية فيها.

# ٦- ستراتو اللاميساكوسي(٣):

خلف ثيوفراسطس في رئاسة المدرسة في أثينا من ٢٨٧ – ٢٦٩ ق م وكان معلمًا لبطليموس الثاني في مصر، واشتهر باشتغاله بالعلم الطبيعي. وجدير بالذكر أن ستراتو عارض أرسطو في مواضع كثيرة، وجعل من الله قوة طبيعية لا شعور لها، وقال بأن الصدفة سبقت الطبيعة، وفسر الظواهر تفسيرًا طبيعيا محضا بحيث أرجعها إلى مبدأين هما الحار والبارد، وجعل الحار مبدأ فعالا. وأهمل ستراتو نتجيبة أرسطو عن الأمكنة الطبيعية ونظريته عن العلة الغائية وقال بقوة فاعلة هي (التقل). وذكر أن قوة الشيء الثقيل تزداد مع بعد المسافة عند سقوطه، وبناء على هذا عدل ستراتو مواضع العناصر الأربعة، وكذلك فإنه إن يقيسل قول أرسطو بثبات المصورة.

وقد دفعه تفسيره الطبيعى المغرق إلى إلحاق الألوهية بالطبيعة نفسها، فهو يوى أن النظام الطبيعى ليس بحاجة إلى علة أولى، إذ هو نظام أزلى يجرى بحسب آلية عليه بسيطة. فكأن ستراتو يعود إلى المنابع الأولى للفلسفة الطبيعية قبل سقراط، إذا أنه رغم قوله بوجود إله إلا أنه لا يجعل له أى أثر في نظام الطبيعة.

Demetrius of Phaleron.- (9)

Strato of Lampsacus. (7)

وقد تابع ستراتو موقف ثيوفراسطس فى قوله بقرابة الحيوان للإنسان فذكر بأن العقل فى الإنسان لا يختلف عنه فى الحيوان، وكذلك رأى أن أفعال النفس من تفكير وشعور ليست سوى حركات صادرة عن مبدأ معقول يوجد فى الرأس بين الحاجبين، ويسرى من هذا الموضع إلى سائر أجسزاه الجسم مع النفس Pneume. ومعنى هذا، أنه يقول بمادية النفس، ولهذا فقد رفض القول بخلودها، وبين عدم كفاية الأدلة على خلود النفس كما ذكرها أفلاطون فى محاورة فيدون.

### ٧- ليقــو(١):

خلف ستراتو في رئاسة المدرسة المشائية لمدة ٢٥ عاما حتى سنة ٢٢٨ ق م وتبعه في رئاستها أرستو الخيوسي<sup>(٢)</sup> ثم تبع هذا كريتولاوس الفاسيلي.

#### ۸- کریتولاوس<sup>(۳)</sup>:

ترأس المدرسة المشائية بعد أرستو الخيوسى من ١٩٠ – ١٥٠ ق. م وكنان أحد أعضاء سفارة سياسية أرسلت إلى روما عام ١٥٥ ق م، وكان معه في هذه البعثة ديوجين الرواقي وكارنيادس الأفلاطوني. وقد ألقى هؤلاء محاضرات في الفلسفة أثناء إقامتهم في روما، وكان هذا أول لقاء كبير بين الرومانيين والفلسفة اليونانية.

لم يكن كريتولاوس مشائيًا خالصًا، فقد جعل من الله عقلا صادرًا عن الأثير المنفعل، وكذلك النفس عنده ليست سوى أثير معقول.

وذكر أيضًا أنه لا يمكن أن تتحقق الحياة وفق الطبيعة إلا إذا اكتملت خيرات النفس وخيرات الجسد والخيرات الخارجية.

· إلا أنه تمسك بموقف أرسطو القائل بقدم العالم ودافع عنه في مواجهة الرواقيين.

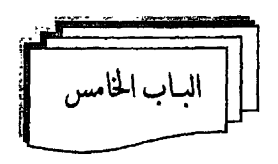
وبعد كرتيولاوس ظهرت شخصيات مشائية أخرى من أمثال هرميبوس وسوشين، غير أن هؤلاء المتأخرين وجهوا اهتمامهم إلى الناحية العملية، واقتصر

Lyco.- (1)

Aristo of Ceos.- (7)

Cristolaus of Phaselis in Lycia.- M

مجهودهم الفلسفى فى الحفاظ على تراث المدرسة وآرائها، بحيث لم يحدث تطور كبير فى الآراء المشائية بعد ذلك، إلا أن أتباع المدرسة أخذوا يتجهون بالتدريج إلى التخصص فى الميدان العلمى مع الاحتفاظ بموقف عقلى يخفى وراءه العداء للدين، مما خلع عن المدرسة للصبغة الشعبية ودفعها إلى التوارى أمام المذاهب الدجماطيقية الأخرى، إلى أن نشر اندرونيقوس الرودسى كتب أرسطو، فدبت الحياة فى الأوساط المشائية، ونشطت الدراسات المشائية من جديد.



# الفلسفة الهللينستية

الأبيقورية - الرواقية - الأفلاطونية المحدثة

### الفلسفة الهللينستية

#### تمهيد:

لقد أتضح لنا من دراستنا لتاريخ الفكر الفِلسفى عند اليونان، أن هـذا الفكـر قد مر بثلاثة أدوار متعاقبة.

- ٢- الدور الأول: وهو دور النشأة: وقد تميزت فيه فترتان رئيسيتان:
- (أ) الفترة الأولى: وتتمثل في المرحلة السابقة على سقراط حيث نجد ارتباطًا وثيقا بين العلم والفلسفة.
- (ب) أما الفترة الثانية: فقد تزعمها السفسطائيون وسقراط وقد تميزت بالبحث في مشكلات المعرفة والأخلاق، وتعد هذه الفترة تسهيدًا حقيقيا للدور الثاني حيث أننا قد أشرنا في الجزء الأول من تاريخ الفكر الفلسفي إلى مدرسة سقراطية كان منها الكبار مثل: أفلاطون وأرسطو ثم صغسار السقراطيين من الكلبيين والمغاريين والمقورينائيين.
- ۲- الدور الثاني: وهو دور النضوج (۱): وقد اختص به أفلاطون وأرسطو حيث نجد لدى كل منهما مذهبًا متكاملا يفسر سائر أنحاء الوجود ويتعرض لمساكل المعرفة والأخلاق والسياسة الخ. على نحو ما أوضحنا في مواضع سابقة.
- ٣- الدور الثالث: وهو دور الذبول: وهو يمتد من أواثل القرن الرابع قبل الميلاد
   إلى أواخر القرن الخامس بعد الميلاد.

وفي هذا الدور الذي ندرسه في الباب الخيامس من هذا الكتباب نتناول المذاهب والآراء الفلسفية المتأخرة.

وقد تميز هـذا العصر بنزعة تلفيقية واضحة وبالاهتمام بالعلوم الواقعية وبالعودة إلى إحياء المذاهب القديمة ولا سيما ما كان منها مرتبطا بمبادى، السلوك الأخلاقي وكذلك بمزج الآراء والمذاهب الشرقية - مع ما كان لها من طابع صوفي --

 <sup>(</sup>۱) وقد أطلقنا على فلسفة دور النضوج في الجزء الأول من هذا المؤلف ص ٢٧ (الطبعة الرابعة) اسم "الفلسفة السقراطية".

بالفكر اليوناني. ولهذا فإننا لا نلمح في هذه المرحلة الطابع اليوناني الخالصة وهي للثقافة. ومن ثم فإن جمهرة المؤرخين يميزون بين الثقافة اليونانية الخالصة وهي التي ذاعت وانتشرت في دورى النشأة والنضوج وأسبهم فيها أهلها من اليونانيين أنفسهم — وتلك الثقافة التي انتشرت في الدور الثالث في حوض البحر الأبيض المتوسط وشاركت فيها شعوب هذه المنطقة، وعلى هذا فقد اصطلح المؤرخون على تسميتها بالثقافة الهللينستية (١٠). أي تلك الثقافة التي انحدرت أصلا من اليونان ولكنها اصطبغت بلون جديد جاء نتيجة للحركة التلفيقة التي تزعمها أفراد من شعوب هذه المنطقة من يونانيين وغير يونانيين.

#### طابع الفلسفة الهللينستية:

كان اليونانيون على صلة وثيقة بالشعوب المجاورة لهم، فقد تعرفوا على حضارات شعوب شرقى البحر الأبيض المتوسط ولا سيما مصر إذ تعددت زيارات العلماء والفلاسفة اليونانيين لمصر الفرعونية في وقت مبكر، وحفلت هذه الفترة التاريخية بصورة عديدة للصراع الدموى بين الفرس واليونان.

وعلى الرغم من هذه الصلات العديدة بين اليونان وبين شعوب هـذه المنطقة التاريخية إلا أن العلم اليوناني ظل — إلى حـد ما — فـى هـذه المرحلة وقفًا على اليونانيين أنفسهم إلى أن جاءت انتصارات الإسكندر المقدوني فـأحدثت ثـورة عميقة في حياة اليونانيين وبالتالي في تراثهم العلمي والثقاقي، ذلك أن شعوب البـلاد التي غزاها الإسكندر أخذت تغترف من مناهل الثقافة اليونانية وتشارك مشاركة فعالة في جميع جوانب الحضارة الإغريقية.

وبرز من بين شعوب البلاد المفتوحة أعداد من التلاميذ بل والمعلمين تزعموا الحركة الثقافية في مراكزها الجديدة التي انتشرت في الحوض الشرقي للبحر الأبيض المتوسط في الإسكندرية وبرغاما ورودس، وذلك بعد أن فقدت اليونان نفسها

<sup>(</sup>۱) يسمى المؤرخون عادة الفلسفة اليونانية في طورها الأول والثناني فلسفة هللينية أو يونانية خالصة Hellinic Philosophy وفي الطور الثالث يسمونها فلسفة هللينستية لأنبها لم تقتصر على اليونانيين وحدهم بل لقد أسهمت فيها الشعوب التي تأترت بهم وبحضارتهم وكانت اللغة اليونانية لغة العلم والثقافة لديهم Hellinistic Philosopy.

استقلالها السياسي، وأصبح الأجانب هم الذين يصرفون شئونها السياسية، الأمر الذي أودى برخاء البلاد وبمعتقداتها القديمة، وأدى إلى انتكاس القيم الأخلاقية الأصيلة تحت ضغط الاتجاه السائد إلى طلب اللذة والاستمتاع بالحياة والحصول على المغانم.

ومن الطبيعى إذن أن يعزف النباس عن النظر العميق في ميادين العلم والفلسفة في جو يسوده صراع عنيف حول مطالب الحياة المادية العاجلة، ولهذا فقد احتلت هذه المطالب العملية مكان الصدارة في هذا المجتمع المتعدد الأجناس.

ولكن هذا الصراع حول مطالب الحياة اليومية كان لا بد له من ضحايا اعتصرتهم ضراوة المواجهة المنافية للمبادئ وللمثل الأخلاقية، فكان إذن على الفلسفة أن تنهض لتقدم العلاج والراحة النفسية لهؤلاء حيث يجدون لديها الملجأ الأمين والطريق المسهد للتطهر وذلك بقطع كل صلاتهم بالظروف الخارجية ثم بالعكوف على حياتهم الباطنية - فالتأمل إذن كان الأسلوب المستخدم في تطهير النفس وممارستها للحياة الروحية الكاملة. ولقد ساد هذا الاتجاه في هذه الفترة وتميزت الفلسفة الهلينستية حينه العراء الشرق ومذاهبه الدينية.

أما المتيافيزيقا فقد استمد هذا العصر أصولها من فلسفة كل من ديمقريطس وهرقليطس وسنرى كيف قامت الأبيقورية على أساس من فلسفة ديمقريطس وقامت الرواقية كتجديد لفلسغة هرقليطس، ثم كيف طغى مذهب الشك على أفكار الأكاديمية (مدرسة أفلاطون) وأخيرًا كيف تبنت الأفلاطونية المحدثة الأصول الفلسفية اليونانية وجمعتها في حركة تلفيقيسة بارعة مع ميل إلى أفلاطون وبذلك تكون قد عملت على معارضة تيار الشك الذي كاد يقضى على تعاليم الأكاديمية في دورها الأخير.

ويلاحظ من ناحية أخرى أن العلوم الجزئية أخذت تنفصل بالتدريج عن الفلسفة بعد أن ظل العلم مرتبطًا بالفلسفة إلى عصر أرسطو، وظهرت المراكنز العلمية في مدن شرقى البحر الأبيض المتوسط.

ومما تجدر الإشارة إليه بهذا الصدد أن الفيلسوف بوزيدونيوس كان آخر فيلسوف يربط بين العلم والفلسفة في العصر الهللينستي، وكذلك كان أراتوستينس أمين مكتبة الإسكندرية والجغرافي المشهور أول من سمى نفسه بالفيلولوجي أي عالم اللغة وذلك لكي يتميز عن الفلاسفة. وفي الوقت الذي أخذت العلوم تنفصل فيه عن الفلسفة ظلت أثينا تحمل لواء الزعامة الفلسفية إلى نهاية العصر القديم.

ومن ناحية أخرى نلاحظ أنه بينما كان العلم ماضيًا فى طريق الانفصال عن الفلسفة فى هذا الدور — كان الدين يعمل على الاقتراب منها والارتباط بها، ولم تعد الفلسفة كما كانت عند اليونان مطلبًا كماليًا يسهم فيه القلة من كبار المثقفين بل لقد خلفت وراءها الأبراج العاجية لكى تنزل إلى غمار الشعب فيتحدث معلموها إلى الحشود المجتمعة فى المدن الكبرى باذلين لهم النصح والتوجيه، وآخذين بيدهم فى طريق المارسة الروحية العملية.

بل لقد تغلغلت تعاليم المدارس الفلسفية أيضا إلى القصور وساكنيها وأصبح الفلاسفة مستشارين روحيين للملوك والأمراء وكبار رجال الحاشية.

وكانت الرواقية والأبيقورية هما المذهبان الفلسفيان السائدان في هـذه الفترة وقد أعاد الرواقيون والأبيقوريون أسلوب التفسير الطبيعي الأحـادي عند الأيونيين، أما الثنائية الأفلاطونية — الفيثاغورية فقد انحدرت إلى نوع من الشك ولم يكتب لها الظهور إلا في أخريات العصر القديم وفي مدرسة الإسكندرية بالذات حيث ازدهس المذهب الأفلاطوني المحدث — كما ذكرنا.

وعلى هذا فيمكن تقسيم الدور الثالث من أدوار الفلسمفة اليونانيـة إلى مرحلتين:

الأولى: وتنتشر في هذه المرحلة الأبيقورية والرواقية وما ارتبط بها من آراء المدارس السابقة على سقراط، هذا إلى جوار الأفلاطونية والمشائية.

الثانية: وفى هذه الرحلة نلاحظ سيطرة الفكر اليوناني على الثقافية الرومانية وظهور الفلسفة اليهودية والفيثاغورية المحدثة، ثم ظهور الأفلاطونية المحدثة فيما بعد وسيطرة التصوف على مدرسة الإسكندرية الفلسفية.

# الفصك الأول الأبيقورية

# حياة أبيقور(١) ٣٤١ – ٢٧٠ ق. م

ولد أبيقور في ساموس عام ٣٤١ ق. م من أب أثيني كان ينتحل مهنة التعليم وأم مشعوذة تمارس فنون السحر والكهانة، ويذكر ديوجين اللائرسسي — وهو مصدرنا الأساسي عن أبيقور أنه كان ينتقل من دار إلى أخرى تصحبه أمه وهي تتمتم بدعوات التطهير، وكذلك كان يعاون أباه في مهنة التعليم بأجر زهيد. وقد انتهي أبيقور إلى الشك بتأثير قراءاته لديمقريطس وما تلقاه عن أمه من أساليب الشعوذة وإيمان بالخرافات والأساطير، وقد ظهر له أن العقبة الرئيسية التي تعترض تحقيق سعادة بني الإنسان ترجع إلى خوفهم من الآلهة وخشيتهم من الحياة الآخرة، والفلسفة وحدها هي التي تمكننا من بلوغ هذه السعادة المنشودة إذ أنها هي التي تستطيع تحريرنا من ربقة الاعتقاد في كل ما هو خارق للطبيعة وذلك بالعكوف على الملاحظة والتأمل.

ولهذا فقد نذر أبيقور نفسه لتعليم الناس طريقة النجاة، وتحقيق السعادة لكل فرد منهم، ولهذه الغاية أنشأ مدرسته في أثينا حوالى سنة ٣٠٦ ق. م وكانت تسمى "بحديقة أبيقور"، وكان التلاميذ من الجنسين يتعلمون فيها ممارسة حياة اللذة بحسب تعاليم المذهب.

<sup>(</sup>۱) مصادر مذهب أبيقور

Diogéne L., X بعض الفقرات التي أوردها ديوجين وسكستوس أمبريكوس عن أبيقور Bailey ترجم Lucréce, De rerum natura, trad.par Emont 1920, Coment. Par Robin 1926. De Fine, 1.

Epicure: Doctrine et Maximes, trad. Par Solovine (Paris 1929).

Festugiére: Epicure et ses Dioeux paris, 1946.

Guyau: La Morale d'Epicure et ses rapport avec les doctrines Contemporaines, Paris, 1888.

وكذلك وضعت عباراته — التي كان يلقيها عليهم — الأسس الدائفة للتعاليم الأبيقورية. وقد صنف أبيقور حوالي ثلثمائة مؤلفًا عبدا الرسائل حسب أقوال مؤرخ حياته ديوجين اللائرسي، ولكني هذه المؤلفات فقدت جميعها، وقد أورد الشاعر لوكريس ملخصا لمذهبه في كتابه "طبيعة الأشياء" و كذلك وصلتنا بعض مقتطفات من كتاب "حول الطبيعة" لأبيقور.

ويلاحظ من ناحية أخرى أن أقوال ديوجين عنه تنطوى على سباب واتهامات شنيعة يغلب على الظن أنها كانت صادرة عن أعدائه من الرواقيين المعاصرين له أو من غيرهم من الفلاسفة؛ فقد واجه أبيقور حملة عداء مرير لم يقدر لغيره من رؤساء المدارس مواجهتها في العصر القديم.

ويرجع السبب في عدم الاهتسام بكتبه أن أصحاب مذهب تعدد الآلهة وأتباع المسيحية على السواء لم تكن لهم أيه مصلحة في الاحتفاظ بمها لأن صاحبها كان يهاجم الدين ويرفض الوجود الإلهي المؤثر في العالم وكذلك فكرة العالم الآخر.

#### الفلسفة وأقسامها:

كان أرسطو يرى أننا نطلب المعرفة لذاتها وليس من أجل أى منفعة عملية ولهذا فإنه اعتبر الفلسفة الأولى أكثر العلوم ألوهية وأسماها منزلة.

أما أبيقور فقد جاء موقفه على عكس الموقف الأرسطى إذ أنه يجعل من العلم خادما للحياة ومرشدا فى الأمور العملية ولهذا فقد كان لا يهتم كثيرًا بالثقافة أو بالعلم الذى ليس وراءه عمل، لأن هذا النوع من العلم - بحسب أبيقور - لا يمت للواقع بأى صلة، وهذا الموقف يفسر لنا كيف رحب مؤسس المدرسة بانضمام الملمين بالقراءة والكتابة فحسب إليها ليحقق لهم أسمى ما تصبو إليه النفس من تطهر وطمأنينة.

وتنقسم الفلسفة عند أبيقور إلى ثلاثة أقسام:

المنطق أو العلم القانوني - والطبيعة - والأخلاق. وغاية الفلسفة تحريس الغرد والأخذ بيده إلى حياة من الهدوء والسلام والسكنية.

ومعنى هذا أن الأخلاق هي أساس هـذه الفلسـفة وغايتـها أمـا المنطـق وعلـم الطبيعة فهما خادمان لها. ويلاحظ أن هذا الاتجاه هو نفس الاتجاه الذى نجده عند ديمقريطس مع خلافات طفيفة بين الموقفين، على الرغم من أن أبيقوز يدرى أن مذهبه جديد تعاماً فلا يعد صورة متطورة لمذهب ديمقريطس.

# أولا: المنطق أو العلم القانوني:

يبحث المنطق في شروط العرفة الحقة، وليست هذه الشروط من النوع اللذي نقابله في المنطق الأرسطي أو في منطق العلوم بل هو نوع من نقد العرفة يفضى بنا إلى التعرف على أضمن الطرق المؤدية إلى الطمأنينة وبالتالي إلى السعادة.

ويشير أبيقور إلى أربعة أنواع للمعرفة وهي الإحساس والتصور القائم على الذاكرة والانفعال Pathos ثم التخمين.

#### ١- الإحساس:

أما الإحساس فبنه تبدأ المعرفة الحقة وهو موضع يقين لا شك فيه إذ هو صادق دائمًا، ونحن نعرف عن يقين سبب حدوثه لنا أى علته الفاعلية وهى موضوعه، وكل إحساس فهو مطابق لهذا الموضوع أى للأشياء. أما خداع الحواس أو خطؤها أو حدوث تناقض بينها فإنه يحصل بتأثير الحكم الذى يصدره العقل على فعل الإحساس وليس من عملية الإحساس نفسها.

ويفسر أبيتور الإحساس بأنه اصطدام ذرات مادية صادرة من الجسم المادى الواحد أو من مكوناته، بأعضاء حواسنا. وهذه الذرات الصادرة من الأجسام هى قشور رقيقة تنفصل من سطوح الأجسام وتتحرك بسرعة فى الخلاء محتفظة بصورة الأشياء المنبعثة منها ومن ثم فهى "أشباه" لها. حتى إذا ما صادفت الحواس وبلغت القلب أحدثت الإحساس، ويمتلىء الهواء بأشباه لا تحصى عددًا، ماضية وحاضرة وهذه هى مصدر خيالات اليقظة والمنام.

ولما كان الإحساس هو الأسساس الأول للمعرفة فإن إنكاره يعنى استحالة النظر والعمل على السواء.

## ٢-التصورات أو المعاني الكلية<sup>(١)</sup> :

وهى أفكار عامة تنجم عن تكرار الإحساس، ذلك أن هذا الإحساس إنما تنفذ منه إلينا صور (eidola) خيالية لا نلبث أن تتحول إلى أفكار أو تصورات نوعية بفعل الذاكرة، وكلما تكرر نفس الإحساس كلما كان ذلك عاملا على أن ينشأ عنه في الذهن تصور أو معنى له طابع الكلية (٢)، وهذا المعنى المطابق للإجساس يقتضى أن نضعه في لفظ يكون ممثلا لفكرة كلية مسبقة، نستخدمها في التجربة الحسية الحاضرة فنطبقها على الجزئيات المشابهة التي تعرض لنا، وكذلك تكون أساسًا لأحكام العقل التي تتجاوز الإحساس الماثلة أمامنا. ويرجع صدق هذه التصورات إلى ارتباطها بإدراكات حسية سابقة.

#### ٣- انفعال اللذة والألم [9]:

وهذا الانفعال يقيني لا شك فيه لمعرفتنا بعلته الفاعلية، وهو معيار الصدق في مجال العمل كما سنرى في دراستنا للأخلاق عند أبيقور.

#### ٤-التخمين(٤):

وإلى جوار الإحساس والانفعال والتصورات السابقة نجد أسلوبا آخر للمعرفة ينخب على معرفة أفكار الخيال، وهي بحسب أبيقور تصدر عن صور موضوعية تخضر للنفس، فعندما ننتقل من الإحساس إلى ما وراء الإحساس وعندما نستخلص من المعلوم فكرة عن المجهول فإننا يجب أن نبحث عما إذا كانت هذه الفكرة صادقة أم كاذبة، فإذا كانت الفكرة تشير إلى وقائع في المستقبل فينبغي أن تكون مؤيدة بالتجربة، وأما إذا كانت تشير إلى العلل الخفية للظواهر فيجب ألا تكون متناقضة مع التجربة،

 <sup>(</sup>١) أرسطة " ما بعد الطبيعة" المقالة الأولى فصل ٢ سطر ١٩ - ٢٥.

<sup>(</sup>anticipation) وهي تصورات ممثلة لإحساس سابقة

<sup>(3)</sup> Pathos

<sup>(\*)</sup> راجع يوسف كرم -- تازيخ الفلسفة اليونانية ص ٢٨٨ حيث يطلق على هذا النوع من الإدراك اسم الحدس الفكرى ولكن اللفظ اليوثاني لهذه التسمية هـ و epinoiai أى التخمين Conjecture وليـس الحـدس بالمعنى الفلسفى تخمينًا، وربما جاز استخدام لفظ "حدس" بالمعنى الشائع لا الفلسفى لكى يتضمن معنى (التخمين).

وبواسطة التخمين نستطيع الاستدلال على وجدود ما يسبمه أبيقدور باللامحسوسات (أى الموجودات المحسوسة الصغيرة التي يعجز احساسنا عدن إدراكها) وكذلك نستطيع استخراج التفصيلات الجزئية من النظرة الإجمالية الشاملة ومن الناحية الأولى نستطيع بهذا المنهج الاستدلال على وجود الذرات كأساس للوجود الطبيعي وعلى الخلاء كشرط للحركة وعلى لا نهائية المادة مع أننا نعجز عن إدراك هذه الأمور في التجربة.

وعلى الجملة فإن الأبيتوريين قد جعلوا الإحساس المصدر الأول للمعرفة، أما موضوعه الحقيقي فهو الجزئي أو الشيء المادي في مجال الموجودات الطبيعية وكذلك الفرد في استقلاله التام في المجال الإنساني. وإذا كان الإنسان يرى أن مشكلته الأساسية هي العمل على تحرير نفسه من القلق والاضطراب فعليه أن يتجنب الخوض في البحث عن وجود عقل في الكون يكون سندًا للإنسان ويصبح الإنسان خاضعًا لقوانينه ومن ثم يبذل جهده لمعرفة هذه القوانين لتكون أساسًا نظريا لسلوكه. والواقع كما يرى أبيقور أن العالم ليس سوى آلة يستطيع كل فرد أن ينظم حياته خلالها مستخدمًا كامل قدراته، وهو ليس في حاجة إلى أن يعرف من وقائع هذا العالم أكثر مما يعنيه في حال السراء والضراء.

ولهذه فإن التجربة الواقعية أى الخبرة وكذلك الفهم الطبيعي العادى كافيان لتحقيق هذا الغرض بدون حاجة إلى التبحر في استخدام الأداة المنطقية.

#### ثانيا: الطبيعة:

# أ-التفسير الآلي للطبيعة وغايته:

يتجه مذهب أبيقور إلى التفسير الآلى للطبيعة، وهو في هذا يتعشى مع التفسير الذرى عن ديمقريطس، غير أنه لا يجعل للعلم الطبيعي قيمة ذاتية فلا يعتبر في نظره مطابقًا للوجود بل هو خادم لعلم الأخلاق – كما ذكرنا – وتقوم فكرة أبيقور أضلا على رفض تأثير القوى الخارقة للطبيعة في مجرى حوادث هذا العالم الذي نعيش فيه، ما داست هذه القوى التي لا حصر لها تحرمنا من راحة النفس وطمأنينتها وتجعلنا على الدوام في خوف ورهبة تقض مضاجعنا، فالغرض من العلم الطبيعي إذن هو تخليص البشر من الخوف من الآلهة ومن الموت وسائر الظواهر

الجوية، وعلى هذا فإن جميع التفسيرات تصبح على قدم المساواة مادامت تفى بسهذا العرض وقد تكفى النظرة الإجمالية بهذا الصدد دون التطرق إلى التفصيلات.

وليست المادة شرا لا بهد من التخلص منه أو عدما محضا على ما قال أفلاطون بل إنها بحسب أبيقور المبدأ الإيجابي الوحيد وأساس وجود الأشياء جميعا إذ هي المقدم الكلي لهذا الوجود، وخارج المادة يوجد خلاء وهو شرط جوهري للحركة، وليست النفس أو العقل أو الفكر سوى أعراض للمادة.

أما الكائنات الحية فقد تولدت اتفاقا من الأرض وكانت لها أشكال ضخمة غير متسقة ولكنها تطورت وبقى منها الأصلح وثبت نوعه حسب أقوال أنباذوقليس. ب- طبيعة الذرات أو الجواهر الفردة:

تتكون المادة من ذرات منفصلة لا تحصى عددًا وهى مركبة ولكنها لا تقبل الانقسام، وعلى الرغم من أن الاختلاف بين أشكالها محدود — على عكس ما ذهب إليه ديمقريطس — إلا أنه مع هذا لا يعكن حصر هذه الأشكال. وهذه المدرات قديمة وباقية لا تندثر تغذوها حركة دائمة، والثقل مبدأ حركتها وكان ديمقريطس قد جعمل المذرات التى تتألف منها الأجسام متشابهة مع تفاوتها من حيث الثقل، وهذا التفاوت هو الذى يحدد اتجاهها إلى أسفل أو إلى أعلى، فالأثقل منها يهبط إلى أسفل والأخف يرتفع إلى أعلى. وللائقل منها يهبط إلى أسفل وجود جبرية آلية في الطبيعة، ولهذا فقد ذهب إلى أن هذه الذرات تنصرف في اتجاهها عن الخط الرأسي، ويتم هذا الانحراف بفعل الصدفة البحتة، ومن ثم فإن أبيقور يرفض جبرية ديمقريطس المطلقة ويسلم بالحدوث الاتفاقي، أي بإمكان وجود معلول يرفض جبرية ديمقريطس المطلقة ويسلم بالحدوث الاتفاقي، أي بإمكان وجود معلول مبدون علة، وهذا ما يسمح في مجال الأخلاق بالدفاع عن حرية الإرادة وإخراجها من مجال الجبرية الآلية الطبيعية بحيث يمكن ألا تقع الأفعال الإرادية نتيجة لعلل مبابقة عليها الأمر سيكون من شأنه القضاء على الحرية.

على أننا نرى أنه مع وجود خلاف بين أبيقور وديمقريطس حول مشكلة العلية والجبرية في مجال الطبيعة والأخلاق، إلا أنه يتفق معه في التسليم بفكرة قدم العالم وأبديته فلا مجال لديهما للقول بفكرة الخلق أو الإحداث في الزمان.

ويرجع هذا الموقف إلى اعتقاد كل من ديمةريطس وأبيقور بأن العالم ليس من صنع الآلهة بل هو موجود منذ الأزل بدون أن تندخل الآلهة في إيجاده وحركته. وعلى أية حال فإنه يبدو أن سيطرة النزعة الأخلاقية على التفسير الطبيعي عند أبيقور كانت سببا في اختلاف موقفه عن موقف ديمقريطس في نظرته إلى طبيعة العالم وجبريته الآلية.

#### ج- النفس ومصيرها:

النفس جسم حار نطيف يوجد مع البدن ويفنى بغنائه، أى أنه يشارك البدن في مصيره. وللنفس وظيفتان: إحداهما حيوية والأخرى وجدانيه، ولا يمكن أن يتم لها ممارسة وظائفها بدون الارتباط الوثيق بينها وبين ذرات البدن.

ومما يبرهن على أن النفس ذات طبيعة مادية لطيفة جدًا ما نلاحظه من تأثير البدن عليها في حالات الإغماء والغيبة التي تحدث بتأثير الانفعالات الحارة العنيفة، وكذلك أيضاً ما نلمسه من انتشاء النفس أو ضعفها في الحالات الماثلة التي تعرض للبدن، فإذا ما اعتبل البدن كان لهذا الاعتبلال أثره العميق على النفس وحالاتها. فثمت تأثير متبادل بين النفس والبدن. فبدون البدن لا تستطيع النفس أن تعبر عن ذاتها على أي صورة.

وبالإضافة إلى هذا فإن النفس حينها يحضرها الموت لا تنسحب من البدن من عضو إلى آخر بالتدريج حتى يتم انطبلاق جميع قواها منه - كما هو الرأى الشائع - بل الذى يحدث هو أن هذه القوى تأخذ في التناقض في جملتها إلى أن تتلاشى نهائيا، ومن ثم فهي لا تخرج من البدن لكبي تحتفظ بصورتها الكاملة خارجه، بل يكون الموت تعجيلا بغنائها التام مع فناء البدن. وإذا كانت النفس تحتفظ في حالة الموت بشعورها التام، أو إذا كان الموت مجرد انتقال من هذه الدار إلى دار أخرى أفضل منها كما يزعم الأفلاطونيون، فيان الإنسان كان ينبغي له أن ينشرح صدره بالموت لا أن يخشاه كما هو حاصل بالفعل. فما الذي يجعل الموت إذن أمرًا قاتما مزعجًا على نحو ما يعشر به الأحياء؟

لن يحدث شيء من هذا بالطبع إذا كنا نعرف أن وجودنا النفسي -- الجمسي سينعدم نهائيا بالموت، ولكن ما يحدث عادة هو أننا نربسط لا شعوريا بين

فكرة العدم وفكرة الحياة أو بمعنى آخر بين شعورنا بالعدم وشعورنا بالحياة ، ونتخيل أن الذين يحضرهم الموت يكون لديهم فى هذه اللحظات شعور بالهلاك التدريجي وأنهم يحسون وهم فى القبور بالتهام الديدان لأجسادهم وباحتراقها بالنار إذا ما ألقيت فى لهيبها ، وأن النفس يستمر شعورها بكل هذه الآلام خلال ذلك.

فإذا ما استطعنا أن نفصل بين فكرة الحياة وضدها، وتخلينا في حسم ووضوح عن فكرة الخلود فإن الموت لن يكون على أى صورة أمرا مفزعا، بل بالعكس سيصبح أمرا عاديا لا يتسم بطابع الشر أو الفزع الشديد ما دام الشخص الميت لن يكون لديه أى شعور بحالته وهي الفناء التام، وكذلك فإن الأحياء سيتكون لديهم شعور سلبي جديد عن فكرة الموت أو بمعنى آخر لن يكون لهذا الشعور الشديد أى وجود عندهم. وعلى هذا فإذا كنا موجوديان على الحقيقة فإن الموت لا يكون له وجود بالنسبة لنا، وإذا حضرنا الموت فإنه لن يكون لنا وجود على أية صورة من الصور. فلا صلة بيننا وبين الموت، ولا وجود مطلقا لذلك الإحساس الثلجي المزعوم الذي يرعبنا في حالة الموت لأننا - كما قلنا - لن نكون موجوديان في تلك اللحظات الأخيرة من حياتنا فالموت فناء تام للوجود الإنساني.

وهكذا وبهذا التحليل المادى للوجود الإنسان ظن أبيقور أنه قد استطاع تخليص البشر من الخوف من الموت ومن تأثير الآلهة على حياتهم ومماتهم.

# د - الآلهة والعالم:

حاول أبيقور أن يقيم خطأ فاصلا بين العالم والآلهة، حتى ينتفى القول بوجود أى صلة بينهم وبين الوجود الإنسان أو المادى على وجه العموم. واكتفى بهذا الصدد بتوجيه النظر إلى طبيعة هؤلاء الآلهة أو الخالقين المزعومين على حد قوله -- وكذلك إلى العالم الطبيعى وما ينطوى عليه من نقص وشرور.

وعلى هذا فقد سلم أبيقور بوجود الآلهة — وجميع شعوب الأرض تتفق على هذا - ولكنه رفض التسليم بوجود أى تأثير لها على العالم أو على الوجود الإنسانى ومن ثم فلا وجود للسحر أو للعرافة أو للمعجزات أو الخوف من عذاب جحيم لا وجود لها على الإطلاق. والآلهة — بحسب تصوره — متعددون وهم حاصلون على

أجمل الصور وأكملها، ومنهم الذكور والإناث، وأجسادهم نورانية، ومستقرهم المالم الأوسط، وهم يتناولون الطعام والشراب.

ويتميز الآلهة عن البشر بأنهم حاصلون على السعادة والخلود، فهم لا يعكرون سعادتهم بعناية مزعومة بهذا العالم الملي، بالشرور ويرتفعون بأنفسهم فوق كل ضروب الانفعال والمحاباة وعن كل ما هو مصدر للضعف الإنساني وقد أخطأ رجال الدين في الربط بين هؤلاء الآلهة وحياة الإنسان ومصيره ولهذا فقد جاء الدين الشعبي مفعها بالأساطير القائمة على الخوف والفزع وعدم اليقين. وبالتالي فإن الرواقية – على حد قوله – قد حادث عن الصواب حينما تكلم أقطابها عن القدر والعناية الإلهية ففي ذلك تناقض مع تكوين العالم كما نراه في الواقع، وأكثر بطلانا من الخرافات والأساطير.

وعلى الرغم من هذه الصور السلبية التى يبرزها أبيقور عن الآلهة وعن انتفاء تأثيرها على البشر، نجده يذهب إلى المعابد ويقيم الشعائر، ويظهر أنه آمن بوجود الآلهة، وتظاهر بعبادتهم خوفًا من ثورة غمار الشعب ضده وكان معظم تلاميذه من فئات غير مثقفة.

ولكن الموقف الذى انتهى إليه أبيقور بهذا الصدد يثير تساؤلات كثيرة. فقد أقام العالم المادى وأقام عالم الآلهه ووضع سياجا فاصلا بينهما. فما قيمة وجود الآلهة إذا لم تكن لهم أى صلة بالعالم؟ لقد أحس أبيقور بجدية هذه المشكلة ولهذا نراه يحشد جملة من الحجج والبراهين للتدليل على صحة موقفه ولكى يحسم قضية تأثير الآلهة في العالم أو صنعهم له.

- ١- الآلهة لا يفتقرون إلى الغير: ومن جملة هذه الأدلة: قوله بأنه إذا كان هؤلاء الآلهة حاصلين على الكمال المطلق والسعادة العظمى وذواتهم تكفى ذاتها بذاتها أى أنهم لا يفتقرون إلى الغير لتحقيق كمال أو سعادة منشودة فما هو المبرر الذى يدفع بهم إلى أن يخلقوا المتاعب لأنفسهم بتحقيق الوجود لهذا العالم وتحمل الأعباء الثقيلة في تدبير أمره؟
- ٢- فعل الخلق: وإذا سلمنا على سبيل الافتراض بأن العالم من صلح
   الآلهة، فهل تم لهم إيجاده منذ الأزل أم أنه أحدث في الزمان.

فإذا قيل بأن الآلهة صنعته منذ القدم فإن ذلك يعنى أنه مساو لهم فى الوجود ومن ثم ينتفى القول بصانع ومصنوع لتساوى الطرفين فى القدم والأزلية وتعذر إثبات أيهما السابق وأيهما اللاحق، والصانع يسبق بالطبع.

وأما إذا كان العالم محدثا في الزمان فإما أن يكون الفعل الخالق للعالم شرطا لتحقيق سعادة الآلهة العظمى أو لا يكون مرتبطا بها: وفي الحالة الأولى يكون هناك زمن قبل خلق العالم كان الآلهة فيه في حالة انعدام الفعل وبالتالي لم يكونوا حينئذ حاصلين على سعادتهم العظمى، وقد سبق القول بأنهم حاصلون على هذه السعادة على الدوام.

وأما إذا لم يكن الفعل الخالق لهم شرطا لتحقيق سعادتهم فإن فعلهم سيكون حينذاك مضادا لطبيعتهم الإلهية.

٣- غاية الخلق: يبقى إذن التساؤل عن الغاية التى صنع الآلهة العالم أجلها؟ فإذا
 كانوا قد صنعوه لكى يكون مستقرا لهم، فإن هذا يعنى أنهم لم يكن لهم مأوى
 منذ القدم، أو أنهم لم يكن لهم مأوى يتناسب مع ذواتهم.

ولمصلحة من صنعت الآلهة العالم أكان ذلك من أجل الإنسان؟ فإذا كانوا قد صنعوه من أجل بضعة أفراد من الحكماء الذين يضمهم هذا العالم، فلا يستحق هذا الأمر ذلك العناء الكبير، وإذا كان ذلك لأجل حياة الحمقى من الناس، فإننا سنجعل بذلك منهم موجودات شرسة غليظة القلوب.

وأيا ما قلبنا وجوه الرأى في هذه المشكلة نجد أنه يستحيل التسليم بأن خلق العالم من فعل الآلهة.

٣- العالم والمخلوقات: وإذا نظرنا إلى مشكلة الخلق من ناحية العالم نفسه وما ينطوى عليه من مخلوقات نجد أنه من الصعب التسليم بأنه من صنع الآلهة ونحن نعلم ما هو عليه من فساد وذيوع الشرور على اختلاف أنواعها، وكذلك ما يشتمل عليه من صحراوات قاحلة، ومستنقعات عطنة موحشة، ومساحات شاسعة متجمدة وغير مأهولة، ومناطق لفحتها الشمس، وزوابع وثلوج وعواطف وأنواء وظواهر طبيعية مدمرة؟ وكذلك ما فيه من حيوانات مفترسة وأمراض ووفيات للصغار قبل الأوان — هذه الشرور والكوارث كلها أليست في ذاتها ووفيات للصغار قبل الأوان — هذه الشرور والكوارث كلها أليست في ذاتها

الدليل القاطع على انعدام تدخل آلهة حاصلين على الكمال المطلق، في تدبير هذا العالم وفي صنع الأشياء؟

كيف إذن تم صنع العالم إذا لم يكن قد صنعته الآلهة؟

يذهب أبيقور إلى أن العلل الآلية وحدها كالجواهر الفردة والخلاء ومبدأ الثقل تكفى لتفسير حقيقة الوجود المادى، ومن ثم فلسنا بحاجة إلى الميتافيزيقا، إذ هي تلجأ دائما إلى افتراض وجود علل غائية لا تصلح لتفسير العالم المادى؟

### ثَالثًا: الأخلاق:

وظيفة علم الأخلاق هى القضاء على المخاوف الخيالية التى تعترض طريق تحقيق سعادتنا، وقد اتضح لنا كيف استخدم أبيقور العلم الطبيعي لتحقيق هذه الغاية فبالفهم وبالإدراك الصحيح للظواهر نستطيع التحرر من هذه الخيالات ومن الأحكام المسبقة المعرضة ومن الرغبات الفارغة الشريرة.

وترجع السعادة إلى اللذة هيى خيرنا الأعظم، وهي ليست اللذة القصيرة القوية بل اللذة الدائمة طوال العمر، ومن ثم فيجب استبعاد اللذات الحسية الموقوته التي قد تنقضى دون أن تحقق سعادتنا، وكذلك ينبغي تجنب المبالغة في طلب اللذة حتى لا تنقلب إلى ألم بما تحدثه من اجهاد واعتلال للصحة. ويبدو أن أساس الموازنة بين اللذة والألم هو الانفعال المصاحب لكيل منهما. وقد أشار أبيقور إلى أن انفعالات الرجاء والخوف المستمدة من الذاكرة أي من النفس يوضحان لنا كيف أن النفس تسيطر على الجسد من هذه الناحية. والواقع أن أبيقور رغم ماديته الظاهرة واستناده إلى الإحساس في تفسيره للمعرفة نجد أنه في مذهبه الأخلاقي يتجه إلى واحتفيل لذات العقل على لذات الحس، فغاية الأخلاق عنده هي الوصول إلى راحة العقل وطمأنينته أي الاستمتاع بالسكينة بمعزل عن مشاكل الحياة وأعبائها.

والحكيم وحده - بما هو حاصل عليه من حكمة عملية - هو الذي يستطيع الموازنة بين اللذة والألم والنتائج العملية لكل منهما بالنسبة للفرد من حيث أن الفرد هو غاية كل فعل، وهذا هو فن الحياة، ومن هنا نرى أن مذهب اللذة عند أبيقور سينقلب إلى مذهب المنفعة.

ولا كانت الفضيلة هي الشرط الجوهرى لتحقيق الطمأنينة التي ترتبط ارتباطا وثيقا بالسعادة لذلك كان على الحكيم أن يكون حاصلا على هذه الفضيلة التي يتمكن بواسطتها تجنب كل ما يعوق الوصول إلى الخير الأعظم أى السعادة أى أكبر قدر من اللذات المكنة طول الحياة؛ ويتعين عليه أيضا أن يرتب اللذات حسب أنواعها ولا يقبل منها إلا ما يفضى به إلى تحقيق غرضه أى السعادة.

واللذات على ثلاث فئات: لذات صادرة عن نزعات طبيعية وضرورية كلذة الطعام والشراب، وهذه لذات سهلة، وتقوم النزعات الأخرى عليها، وعلسى الحكيم أن يرضى هذه النزعات فهى التى تحفظ حياته. أما الفئة الثانيسة من اللذات فهى لذات صادرة عن نزعات طبيعية ولكنها ليست ضرورية مثل الأكل الدسم المترف، والحكيم يوازن بين هذه اللذات الوسطى ويرى بحكمته العملية أيقمعها أم يرضيها، ويتحاشى الانزلاق مع بعض هذه الملذات فيصبح عبدا لها.

وأخيرا نجد القنة الثالثة من اللذات وهي صادرة عن نزعات غير طبيعية وغير ضرورية، وتنشأ في النفس بتأثير ظن مزعوم كلذة المال والمناصب، والحكيم يقهر هذا النوع من اللذات ويرفضها برغم أن غالبية الناس يقبلون عليها.

واللذة ليست في حقيقة أمرها شيئا غير زوال الألم فهي حالة استمتاع بالتوازن فإذا زال الألم مطلقا حصلت النفس على لذتها العظمي.

وثمت عناصر أخرى هامة تساعد في الوصول إلى اللذة العظمي أى السعادة ومنها ضبط النفس إذ هو يتيح لها التقدير الحق لحدود اللذة والألم؛ وكذلك الشجاعة باحتقارها للموت والألم؛ والعدالة التي تعلمنا أنه لا يوجد أى خوف من عقاب أخروى يكون هائقا أمام طمأنيته العقل وراحته؛ وكذلك الصداقة تعد عنصرا هاما عند أبيقور في تحقيق اللذة العظمى أى السعادة، فإليها يرجمع الشعور بالعون المتبادل أى المشاركة وبالأمن للفرد.

**ሃ** ነ አ

هذا هو مذهب أبيقور الذى يغلب عليه طابع التطهر فى مجال الأخلاق والذى كان أسلوبا مطروقا فى ذلك العصر، وقد استغل أبيقور التفسير الطبيمى من أجل الموقف الأخلاقى. وقد قبل تفسيرًا أحاديًا ماديًا يعبود بنا إلى المرحلة السابقة على سقراط، هذا بالإضافة إلى تأثر المذهب بنظرية السقسطائيين فى الحضارة.

ونلاحظ من ناحية أخرى اهتمام المذهب بالناحية الفردية في الأخلاق، وبتركيز الاهتمام على الحياة الحاضرة مع تأكيد أهمية الجانب الجسمى فيها رغم أن اتجاه أبيقور إلى سكينة العقل سيمضى به بعيدًا عن الحس والعالم الخارجي.

وعلى هذا فقد كان أبيقور يضحى بتماسك موقفه المذهبي في سبيل دعم موقفه الأخلاقي القائم على التطهر.

وقد عانت الأفلاطونية والمشائية والرواقية من منافسة الأبيقورية لها، بغضل بساطتها ووضوحها التام وأسلوب تناولها السمهل ومعارضتها للتصوف رغم قيامها على التطهر، وقد استقبلتها بترحاب البلاد التمى حظت بانتشار الثقافة اليونانيمة فيها في البحر الأبيض المتوسط ولا سيما إيطاليا.

وقد تعاقب على هذه المدرسة فى موطنسها الأصلى عدد من الرؤساء منهم مترودورس وهرمارخوس ويوليستراتوس. ونجد فى النصف الثانى من القرن الثانى قبل الميلاد – أى فى العصر الذى انتقلت فيه الأبيقوريسة إلى روما – وجوها رواقيسة كثيرة من أمثال أبو للودورس وزينون الصيداوى الذى كرمه شيشرون ووضعه فى أعلى المراتب ثم فيدروس الذى استمع إليه شيشرون فى روما حوالى سنة ٩٠ ق.م وكذلك سيرو معلم الشاعر فيرجيل.

وكان الشاعر لوكريتيوس (٥١-٩١٠ق. م) أعظم ممثل للأبيقورية في روما وقد تأثر بتعاليمه في عصره العالم الطبيعي السيبيادس البروزى. ونجد أيضا عددًا كبيرا من فلاسفة الأبيقورية في روما من أمثال كاسيوس وتوركانوس وبرمبونيوس أتيكوس وقيصر وهوراسيوس وبليئوس الأصغر، وقد كان لتعاليم الأبيقورية تأثيرها الكبير في

روما لأنها كانت تضم فنات المؤيدين للنظام الإمبراطورى الجديد بينما كانت تضم الرواقية العارضين لهذا النظام والمتمسكين بالنظام الجمهوري.

ويرجع موقف الأبيقوريين السياسى فى مساندتهم للأباطرة إلى أنهم كانوا يرون المثل الأعلى فى حاكم قوى مسيطر يحتمون بلوائه حيث يعيشون فى سلام دائم وقد استغلوا حماية هؤلاء الأباطرة لهم وأجهزوا على ما كان بقى من هكيل الدين القديم المنهار - دين تعدد الآلهة - كما اشتد هجومهم على الدين الجديد أى المسيحية دين المعجزات التى أنكروها منذ قرون عدة قبل ظهور المسيح.

على أننا نجد تيارًا أبيقورياً واضحا يأخذ طريقه إلى دعاة الذهب الحسى والتجريبي ولا سيما في نقده لمبدأ العلية على ما سنرى في القسم الخاص بالفلسفة الحديثة من هذا الكتاب.

# 

الرواقية معاصرة للأبيقورية ومعارضة لها وقد تميزت بطابعين:

أولهما: استنادها إلى تصور لخلق العالم يحدده العقل ويتيح للإنسان ترتيب قواعد السلوك الأخلاقي التي تحقق له السعادة. وعلى هذا فإن البحث في الطبيعة لا يكون مطلوبا لذاته أي لمجرد إشباع الرغبة الخالصة في المعرفة بل خضوعا للغاية الأخيرة وهي تحقيق السعادة، أي لوجهة عملية نفعية.

ثانيا: اتجاهها إلى نظام المدرسة الفلسفية القائمة على التربية الأخلاقية والروحية والتى لا تهتم كثيرًا بتمحيص الآراء والمواقف السابقة والسرد عليها واستخدام الاستدلال العقلى في هذا المجال فإن هذا الأسلوب قد يصلح - إلى حد ما- في تثبيت قواعد المدرسة وفي إعطائها صورة قوية واضحة، ويبقى عمل المدرسة الأساسى في الممارسة الفعلية لقواعد السلوك الأخلاقي التي تؤسس سائر مواقفها النظرية سواء في مجال المنطق والمعرفة أو في مجال الطبيعة.

Bréhier (B.), La théorie des Incorporels dans l'ancien Storcime, Paris 1908.

Bréhier(E), Chrysippe. Paris 1910.

Bréhier (E), Histoire de la philosophie, Tome I.

Brochard (V.), Etudes de philosophi ancienne et moderne, paris 1912.

Diog. (L.), VII- XII

Goldschmidt (V.), Le système stoïcien et l'idée de temps, Paris 1923.

Rodier (G.), Etudes de philosophie grécque, paris, 1926.

هذه هي أهم المراجع العامة الخاصة بالمدرسة الرواقية وبهنها مرجع وإحد قديم يورد مقتطفات من آراء الرواقية المتأخرة فإننا الرواقية القديمة والوسطى وهو كتاب ريوجين اللائرسي عن حياة الفلاسفة. أما آراء الرواقية المتأخرة فإننا نجدها في كتابات شيشرون (ولو أن كتابات شيشرون جاءت في آخر المرحلة الوسطى للرواقية في عصر بوزيدوليوس الابامي) وسنيكا وابكتيتوس ومرقس أوريللوس، وكذلك فيما عرف من آراء آباء الكنيسة الأوائل ولا سيما القديس بولس الرسول.

<sup>(</sup>ا) مراجع البحث عن الرواقية

### زينون القبرصي وتلاميده: ٣٢٢ – ٢٦٤ق. م

مؤسس هذه المدرسة زينون القبرصى، ولد فى بلدة كتيوم Citium من أعمال قبرص، وكانت أسرته من التجار المنحدرين من أصل فينيقى، وقد إشتغل والده بنقل التجارة بين قبرص وأثينا، وكان يحضر لابنه كتب أتباع سقراط، فيقرأها ويعجب بما تضمئته من أفكار، الأمر الذى دفعه إلى الاتجاه كلية إلى دراسة الفلسفة في أثينا بعد وفاة والده وبعد أن خسر زينون تجارته بعد غرق سفينته.

وفى أثينا نجده يستمع إلى ثاوفراسطس الأرسطى وأقراطيس الكلبي وستلبون الميغارى والأفلاطونيين أكسينو قراطيس وبوليمون.

وما لبث زينون أن تصدى لمهمة تعليم الفلسفة بعد ذلك فاجتمع إليه التلاميذ في رواق (۱) في أثينا ولذلك سمى أتباعه بسالرواقيين نسبة إلى مكسان اجتماعهم. وقد استمر زينون يلقى تعاليمه على أتباعه إلى أن توفى منتحرًا لامتناعه عن تناول الطعام معتقدًا أن الانتحار أسر مشروع مع أنه يخالف منطق المذهب. وهكذا فعل أيضًا كلينتوس الأسوسي الطروادي (۱٬۵۲۳ – ۲۰۲۳م.م) خليفته على زعامة المدرسة، الذي اشتبك في مساجلات عنيفة مع الأبيقوريين الأضر الذي أدى ألى تفكك المدرسة وضعفها.

وخلفه على زعامة المدرسة كريسبوس الطرسوسى (٢٨١ - ٢٥١ق. م) من كيليكية، وهو الذي أحيا تعاليم المدرسة وبذلك سمسى المؤسس الثاني للرواقية وقد كان لكتاباته المهاجمة الأكاديمية أفلاطون في عصره أثرها الكبير في ذيوع شهرة المدرسة. وقد تزعم المدرسة بعد ذلك تلامذة لكريسيبوس، منهم زينون الطرسوسي الذي خلف مؤسسها الثاني على زعامتها، ثم يليه ديوجين السلوقي البابلي (١٠) الدي كان عضوًا في بعثه الفلاسفة إلى روما عام ١٥٥ ق. م.

<sup>(1)</sup> Stoa Poikile.

<sup>(2)</sup> Clanthes of Assus.

<sup>(4)</sup> Chrysippus of Solus.

<sup>(4)</sup> Zeno of Tarsus.

<sup>(5)</sup> Diogenes of Seleucia.

وقد خلف هذا الأخير على زعامة فرع المدرسة فى أثينا تلميذه انتيباتر (۱) الطرسوسى بينما أسس تلميذه الثانى أرخيديموس الطرسوسي (۱) فرعًا للرواقية فى بابل.

ويعد بويثيوس الصيداوى الميد ديوجين والتوفى عام ١١٩ ق. م أول ممثل للمدرسة الرواقية في عهدها المتوسط الذي استمر خلال القرنين الثاني والأول ق. م على وجه التقريب، أما المؤسس الحقيقي لهذه الفترة الوسيطة من الرواقية فهو بناتيوس الردوسي (١٨٠ – ١١٠ق. م) وكان أيضًا تلميذًا لديوجين ولأنتباتر وقد مكث في روما فترة طويلة وكان له تأثيره الكبير على المؤرخ الروماني بوليبيوس (م) الذي استفاد شيشرون من مؤلفاته. على أن أهم تلامذة بناتيوس على الإطلاق هوبوزيدوس الأبامي (١٣٥ – ١٥ ق. م) الذي استقر في رودس حيث استمع إليه شيشرون وزاره بومبي مرتين تكريمًا له، ويعد بوزيدونيوس آخر ممثل للرواقية في عهدها الوسيط.

فإذا انتقلنا إلى العصر المتأخر للرواقية في عهد قياصرة الرومان فإننا نلاحظ طهور اتجاهين لدى الرواقيين: أحدهما يهتم بالعرض العلمي للنظرية الرواقية، وينسب هذا الاتجاه إلى آريوس ديديموس (٧) السكندري معلم الإمبراطور أغسطس.

وأما الاتجاه الثانى فقد كان يهتم أتباعه بالتطبيق العلمس للمبادىء الأخلاقية للمدرسة وقد ظل هذا الاتجاه غالبا على المدرسة حتى نهايتها. ونجد من الرواقيين في هذه الفترة: أنوس سنيكا(٨) ابن الخطيب الروماني المشهور، موزونيوس

<sup>(1)</sup> Antipater of Tarsus

<sup>(4)</sup> Archemedus of Tarsus

<sup>(1)</sup> Boithus of Sidon

<sup>(4)</sup> Panaetius of Rhodes

**Polybius** 

<sup>(9)</sup> Posidonius of Rhodes

<sup>(7)</sup> Arius Didymus

Annaeus Senneca

روفوس (۱) وتلميده أبكتيتوس (۱) (۵۰ ۱۳۸م) وبعده هيروكليز (۱) الذي عاش بعد النصف الأول من القرن الثاني للميلاد. ويعد الإمبراطور مرقص أوريللوس (۱۲۱) - ۱۲۱ مرم) آخر الرواقيين الكبار.

وعلى الرغم من الانتشار العريض لآراء هذه المدرسة منفذ ظهورها إلا أنه لم تصلنا سوى مقتطفات محدودة من مؤلفات مؤسسى المدرسة فى القسرون الثلاثة الأولى لنشأتها، وأما الكتابات الرواقية المتأخرة التى وصلتنا كاملة فإنها تشير إلى المذهب فى جملته دون تمييز لآراء فلاسفة المدرسة. ويلاحظ أن معظم ما وصل إلينا من آراء كانت على لسان المعارضين للمدرسة والمنتقدين لمذهبها.

### المذهب الرواقي وأقسامه:

ليست الرواقية مجرد نظرية علمية بل هي في حقيقة الأمر أخلاق وديس، وهي ليست كذلك من عمل فيلسوف واحد مثل مؤسسها الأول زينون، بل هي تمثل أفكار مجموعة من الفلاسفة من مصادر شتى، ومن هنا جاء طابعها العملى التلفيةي الأمر الذي تعذر معه إمكان عرض آرائها بطريقة مذهبيه منهجية.

فالنطق والميتافيزيقا وسائر العلوم إنما تدرس عند الرواقيين من ناحية منفعتها العملية فحسب، وتقتصر أهميتها في تعاليم المدرسة باعتبارها مقدمة للأخلاق ومدار البحث فيها "الحكمة العملية" وهي فضيلة الغضائل ومؤداها أن يحيا الحكيم ويعمل وفقًا للعقل، والعقل بدوره مطابق للطبيعة، والعلم النظرى يخضع أيضًا لهذه الغاية فإذا لم يحقق غاية عملية فلم يؤثر في ميولنا ويوجهه أفعالنا فإنه يصبح عقيمًا لا طائل تحته أو شرًا يجب الابتعاد عنه.

هكذا نستطيع أن نفسر الحافز الذى دفع بزينون إلى التفلسف، ولم يكن هذا سوى رغبته الملحة في أن يجد سندًا أو تبريرًا معقولا لحياته الأخلاقية، ولهذا فقد تميز مذهب عن مذهب القورينائيين باهتمامه بالبحث العلمي وكانت القورينائيه

<sup>(1)</sup> Musonious Rufus

<sup>(4)</sup> Epictetus of Hierapolis

<sup>(4)</sup> Hierocles

<sup>(4)</sup> Marcus Aurelius

تتجاهل هذه الناحية وتكتفى بطلب السعادة واستقلال النفس عن طريق الممارسة العملية للفضيلة. وإذن فعلى الرغم من أن الرواقية كانت ترى أن الغاية القصوى للفلسفة تتمثل في تأثيرها على حياة الفرد الخلقية، إلا أنها ترى أنه يستحيل قيام الأخلاق الحقة بدون معرفة نظرية، فالفضيلة مطابقة للحكمة، والفلسفة ولو أنها ممارسة للفضيلة، إلا أنها تعرف أيضًا بأنها العلم بكل ما هنو إنساني وإلهني، فإن العلم عند الرواقيين هو الخير الأسمى وهو الغاية القصوى للحياة.

وكان زينون نفسه يرى أن المعرفة العلمية شرط لابد منه لتوجيه السلوك الأخلاقي وقد استعار من أفلاطون تقسيم الفلسفة إلى المنطق والطبيعة والأخلاق، واستمد من أقوال هرقليطس: قوله بالنار وقوله بالقانون العام "اللوغوس" الذي يجرى بمقتضاه نظام الطبيعة وكذلك الأفعال الإنسانية، وأن جميع الموجودات الجزئية في العالم هي مظاهر لجوهر واحد بعينه. وكذلك فقد استعارت الرواقية. من مدرسة سقراط وأفلاطون فكرة الغائية والاعتقاد بالعناية الإلهية وبالقدر.

وقد أكمل زينون موقف هرقليطس بموقف أرسطو في الطبيعة.

وأما في مُبحث المنطبق فإننا نلاحظ تأثير المنطق الأرسطي الواضح على المنطق الرواقي ولا سيما بعد كريسيبوس.

وأخيرًا نجد زينون — في مجال الأخلاق — يحاول التخفيف من تزمت القورينائيين وصرامتهم الأخلاقية وجهلهم الواضح بالعلم وبالفلسفة النظرية، ولكنه مع هذا ظلل أمينًا على الخطالعام للأخلاق القورينائية بعد تعديلها وإكمالها مستخدما في ذلك ما يصلح من مختلف المذاهب الأخرى.

### أولا: المنطق:

أ — أقسام المنطق: كان الرواقيون بعد كريسيبوس يعنون بالمنطق: الكلام النطوق، ولهذا فقد قسموا المنطق إلى بابين: —

١-الخطاية ٢-الجدل

والذى يعنينا بهذا الصدد هو بحث ما أطلقوا عليه اسم "الجدل": - يميز الرواقيون فى باب الجدل بين الدلالة والمدلول أو التسمية و المسمى أى بين مبحث الألفاظ ومبحث التصورات ثم يتكلمون فى قسم ثالث عن معايير المعرفة فيما يعرف

باسم نظرية المعرفة - أما فيما يتعلق بالقسم الأول من الجدل أى فسى نظرية الدلالة فإنهم يشيرون إلى أن هذا القسم يتناول الشعر والموسيقى والنحو أى قواعد اللغة أما القسم الثانى فهو الذى يبحث في المدلولات أى في الأشياء التي تقصدها الإشارة أو التسمية أو الدلالة، وأخيرًا القسم الثالث من الجدل وهو الذى يتضمن معايير الصدق والكذب أى نظرية المعرفة.

ويمكن تلخيص مباحثهم في المنطق بوجه عام في قسمين رئيسيين وهما: -١- المنطق الصورى ٢- ونظرية المعرفة.

ب- مصدر المعرفة: وإذا قارنا بين موقف كل من أفلاطون وأرسطو وموقف الرواقيية فلسفة تجريبية تفترض أن الجزئيات هي الحقائق الأساسية التي تقوم عليها المعرفة؛ والمعرفة لا بد أن تبدأ من الجزئيات هي الحقائق الأساسية التي تقوم عليها المعرفة؛ والمعرفة لا بد أن تبدأ من الإدراك الحسى أي من إدراك هذه الجزئيات وهم يذهبون إلى أن النفس عند الميلاد تكوين كالصفحة العارية النقية غفلا من أي معرفة وعارية من أي أثر وهذا الموقف يشبه موقف المدرسيين وجون لوك حيث يطلقون على هذه الصفحة النقية عيارة Tabula assa وهذه النفيس النقية العارية عن أي أثر أو انطباغ تتكون فيها التصورات شيئًا فشيئًا مما تستقبله من آثار خارجية فليست التصورات سوى انظباعات الموضوعات الخارجية في النفس، حتى معرفتنا بحالتنا الباطنية ونشاطنا البقسي الخاص فإنه مستعد أيضًا من الإدراك الحسى على رأى كريسبوس، ولذا فإن النفسي المواص فإنه مستعد أيضًا من الإدراك الحسى على رأى كريسبوس، ولذا فإن النوعان قالدرك الخارجي ما دام هذان النوعان يتحدان في الدرك الخارجي.

كيف إذن يتم للنفس اكتساب المعرفة الخارجية وكيف تتكون فى النفس هذه التصورات أو الانطباعات الآتية عن الموضوعات الخارجية؟ هناك نوع أولى من التصورات أو الأفكار التى تصل إلى النفس عن طريق الإدراك الحسى ويطلق عليها الرواقيون أسم الأفكار أو التصورات المتعارفة — هذا النوع من الأفكار أو التصورات المتعارفة يمتاز عبن الظن بأنه يتمثل فى اعتقادات لا يمكن أن يوجه إليها أى اعتراض.

ويرى الرواقيون أن هذه التصورات المتعارفة التي يسميها البعض بالأفكار الفطرية، كفكرة الخير وفكرتنا عن الآلهة ليست فطرية أو غريزية بالمعنى الذي يفسرها به العقليون ولكنها استدلالات تلقائية قائمة على الإدراك الحسى المباشر، ففكرة الخير مثلا تأتى من مقارنة الأشياء الخيرة فيما بينها، وإدراك العلاقة التي تجعل شيئًا خيرًا ينطبق على شيء خير آخر من حيث صفاتهما الذاتية.

وكذلك فكرتنا عن الآلهة فإنها تتكون لدينا من إدراكنا لجمال الأشياء وحسن تنسيقها. وهكذا تتكون لدينا طائفة من التصورات الأولية العامة تبدأ فى الظهور فى النفس فى سن الرابعة عشر، ثم تليها تصورات من نوع آخر إذا تجمعت كونت ما نسميه بالذاكرة، ومن الذكريات المتعددة يتكون ما نسميه بالخبرات أو التجربة.

على أن ثمة مشكلة تعترضنا حين الكلام على صلة هدنه التصورات بالموضوعات الخارجية، ذلك أننا يجب أن نبحث أولا عما إذا كانت إدركاتنا الحسية متفقة مع موضوعاتها الخارجية أى يجب أن نتأكد من أن ثمة علاقة بين الإدراك وموضوع الإدراك أى الشيء الخارجي، وهنا يجعل الرواقيسون أساس القول بصحة هذه العلاقة ما يسمونه بالتصديق، ذلك أن طائفة من تصوراتنا ترتبط بشعورنا وتضغط علينا لكى تحملنا على التصديق بها والتسليم بأنها آثار صادقة للموضوعات الخارجة أى أنها صادرة عن أشياء حقيقة، ومن هنا تتسم هذه التصورات بطابع يقيني مباشر فإذا صدقنا هذه التصورات فكأننا ندرك الموضوعات الصادرة عنها في ذاتها، وإذن فالرواقيون يجعلسون معيار الصحة ذاتيًا يقوم على التصديق النفسي وهذا هو كل يؤسس حقيقة الصلة بين الحس والمحسوس.

وهم يميزون بين الأثر الحسى المباشر، وهو الصورة الأولية، البسيطة التى تنطبع فى النفس نتيجة للإحساس المباشر كصورة الخاتم فى الشمع وبين التصور إذ أن التصور يمتاز على الصورة الحسية بأنه يتضمن التصديق بأن هذه الصورة الحسية هى أثر لموضوع خارجى حقيقى، وكذلك يتضمن هذا التصور ثبات هذه الفكرة أى استمرارنا فى التصديق بصحة الصورة الحسية، هذا التصور التصديقى هو معيار

الحقيقة، والتصورات من هذا التوع هي معايير الصدق والكذب مادامت صادرة عن الإدراك الحسى الذي هو أساس المعرفة.

وإذن فالإحساس والتصورات أساسان حقيقيان للمعرفة إذا لم نسلم بهما لا يمكن أن يقوم السلوك الاخلاقي على أساس معقول. بل إن الإحساس هو المصدر الأول لكل أفكارنا ومعارفنا.

حـ - مراتب اليقين: ويمكن أن نلخص مناقشتنا عن درجات اليقين أو المعرفة فيما يلي:

أولا: نجد أن أولى درجات المعرفة هو الأثر الحسى المياشر أو الصورة الحسية، وثانيا: تعرض هذه الصورة على النفس وقد تقبلها أو ترفضها كقولنا هذا أبيض أو هذا أسود، وهذه همى مرحلة التصديق، فإذا قبلت النفس هذه الصورة وكانت على صواب في هذا القبول فهذا هو الفهم الصادق — وهو الدرجة الثائثة في المعرّفة — أما إذا قبلتها النفس عن غير حق فإنه يكون لديها ظن خاطىء، ثالثا: وإذن فالدرجة الثالثة من درجات المعرفة — بعد التصديق كمبدأ ذاتي للصدق والكذب صدة الدرجة الثالثة هي الغهم أو الإدراك الحسمي كموضوع خارجي حقيقي في مقابل الصدق.

وتحس النفس في هذا الفعل أنه فعلها المتعيز عن الصورة الحسية وفي هذه الحالة تدرك النفس أن الصورة الحسية تكون في حالة الصدق مطابقة للمحسوس الخارجي، وتسمى الصورة إذن في هذه الحالة بالأثر المفهوم ومعنى أنها أثر مفهوم أنها تؤدى إلى التصديق الصحيح أى إلى الإدراك الحسى. ولفظ مفهوم هذا يشير إلى وظيفية الأثر لا إلى طبيعته فالأثر المفهوم هو الأثر الحسى المطابق للموضوع الخارجي ولهذا الأثر وظيفة أساسية وهي أنه هو الذي يسمح بالإدراك الحسى الصحيح أو هو الذي يصدر عنه هذا الإدراك الحسى، ولكن الرواقيين لم يعيزوا في وضوح بين الأثسر المفهوم والأثر غير المفهوم.

وإذن فالأثر المفهوم هو أول درجات اليقين، أما العلم فهو يقوم على مجموعة مترابطة من هذه الآثار المفهومة أى الإدراكات الحسية، ويقوم العلم على أساس وطيد لأنه يستند إلى ترابط هذه الآثار المفهومة ترابطا فعليا، أما الفن فهو وسط

بين العلم والإدراك الحسى، إذ هو إدراكات حسية تؤلفها التجربة لغاية خاصة نافعة في الحياة.

وإذن فلدينا أثر حسى مباشر ثم تصديق بهذا الأثر واجتماع الأثر الحسى والتصديق يعطينا التصور الصحيح القائم على الإدراك الحسى المستمل على الصورة المفهومة، ثم لدينا أخيرا العلم وهو موضوع دراسة الحكيم.

هذه فكرة أولية عن مبحث التصورات عند الرواقيين من الناحية العامة.

### د- المقولات:

وفى مبحث التصورات يتناول الرواقيون مبحث القولات فيخالفون أرسطو الذى جعل المقولات عشرة ويقولون أنها أربعة: وفى قمتها مقولة "الوجود" كما يسرى زينون. أما كريسبوس فإنه يضع هذه المقولة العليا تحت اسم "شىء ما"، ويقسم هذه المقولة إلى قسمين: الوجود وغير الوجود، ويفرع من الوجود الأقسام الأربعة التالية وهى: ١- الموضوع أو المقوم المقابل للجوهر الأرسطى ولكنه جوهر مادى خالص على عكس الجوهر الأرسطى.

٢-الصفة وإما أن تكون صفة أولية أو ثانوية، وهي في مقابل مقولة الكيف
 عند أرسطو

٣-الحالة العرضية وتقابل مقولة الجهة عند أرسطو،

4-الحالة العرضية النسبية وتقابل مقولة الإضافة عند أرسطو

هذه المقولات هي كالتصورات أقوال ناقصة. أما الأقوال الكاملة فهي القضايا والأقيسة والأحكام التي تدخل كلها تحت مبحث المدلولات من الجدل والأحكام.

هـ - الأحكام أو القضايا: وقد قسم الرواقيون الأحكام - التي يقولون عنها إنها وحدها التي ترسم بالصدق أو الكذب - إلى قسمين: بسيطة ومركبة.

أما الأحكام البسيطة فهى كالقضايا الحملية، ولم يلقوا إليها بالا؛ أما القضايا المركبة فهى على خمسة أنواع

١- الشرطية - ٢ الحملية المتصلة - ٣ الحملية المنفصلة - ٤ والقضية العلية مثل لأن النهار قد ظهر فقد انتشر الضياء.

ه-أما خامس أنواع القضايا فهي الأحكام التي تشير إلى الأقل أو الأكثر.

وهناك أشكال مركبة تقوم على الأشكال الأولى الأساسية، وقد اهتم الرواقيون بصفة خاصة بالقضية الشرطية، فهي تعد في نظرهم من أهم أنواع القضايا على الإطلاق.

ويلاحظ أن الرواقيين يفترضون دائما أن الموضوع في أى قضية من هذه القضايا يكون دائما جزئياً وذلك استناداً إلى موقفهم التجريبي العام، أما المحمول فهو فعل verb دائماً لأنه يدل على حدث ما للجزئي الشخص.

أما فيما يتعلق بالأقيسة فقد اهتمسوا بالقيساس الشسوطى والانفصالى وقالوا إن هنيسن النوعيين من القيساس هما المقصودان بالاستدلال الحقيقي. وبذلك تسهرب الرواقيون من صعوبات المنطق الأرسطى.

### ثانيا: الطبيعة:

يمكن أن نصف موقف الرواقيين الميتافيزيقى بأنه موقف أحادى وأنه واقعسى بل مادى وثالثا أنه يجعل العقل المطلق المادى أساس الوجود. وقد بنوا نظريتهم في الوجود على أساس غائى، وحتى أحاديتهم تطورت إلى أن أصبحت وحدة وجود.

ويخضع موقفهم فى تفسير العالم الطبيعى لهذه المبادى، التى أقاموا عليها مذهبهم فهم يرون أن الجسميات هى الحقائق وحدها، ذلك لأن الموجود الحقيقى هو ما يغمل وما يستمر فى الزمان، والأجسام لها هاتان الصفتان، فهى إذن الموجودات الحقيقية. وعلى هذا فالأجسام والإنسان بل والألوهية مؤلفة من مادة وحتى الصفات التى نقول نحن أنها غير حسية، هذه الصفات مؤلفة من الجسيمات ومن تيارات هوائية تنفذ خلالها وتمنحها التوتر والتماسك. ويصدق هذا على النفوس وعلى الغضائل والعواطف والحكمة والحركة .. الخ.

فحالات النفس هى أجسام أيضا وكائنسات حية ، وكذلك فالخلاء والمكان والزمان والفكر هى الأخرى أجسام أيضا. ولكى يفسر الرواقيسون نظريتهم فى كيف تنتشر النفس فى البدن والصفات فى الأجسام، قالوا بإمكان تداخل الأجسام فأى جسم يستطيع أن يتداخل أو ينفذ إلى أى جسم آخر ويحل فى جميع أجزائه بدون أن يصبح الجسمان جوهرا واحدا.

وعلى الرغم من قولهم بالمادة إلا أنهم ميزوا بين المادة والقوى التى تعمل فيها، فالمادة وحدها تكون بدون صفات، أما الصفات والأشياء المستقة من القوة المعقولة المسماه باللوجوس فهى التى تنفذ خلال المادة.

ويمتلى، المكان بنوعين من الحركة حركة تكاثف تتجه إلى الداخل وحركة تخلخل تتجه إلى خارج.

وتصدر الحركات كلها عن قوة أصلية واحدة تكشف عن وحدة العالم وارتباط أجزائه وتوافقها. وهذه القوة الأصلية جسمية أيضا وهي نفس حسار أو هي النار لأن حرارتها تحى وتحرك الأشياء.

ومما نشاهده في العالم من كمال ونظام وترتيب، وفي الإنسان من دقة التكوين، نصل إلى إثبات علة غائية للوجود، وهي أكمل عقل ويسمونه الله. وهو يتألف من أكمل جوهر، لما كان كل شيء في الوجود يرجع في صفاته وفيي حركته وفي حياته إلى هذا الجوهر، لذلك فيجب أن تكون علاقته بالعالم كعلاقة النفس بالجسم، والله ينفذ خلال جميع الأشياء كالنفس أو كالنار الصناعية التي تحيي الأشياء، ويشتمل هذا النفس الحار على الصور البذرية لجميع الموجودات فهو العقبل والنفس والألوهية والعناية والطبيعة والقانون الكلى الخ. فكل هذه تعبر عن الله من جوانب مختلفة.

وكما أن النفس تنتشر في جميع أجزاء الجسم، ومع ذلك يكون لها مركز معين تشرف منه على سائر أنحاء الجسم كالقلب مثلا — كذلك فالله على الرغم من أنه موجود في كل جزء من العالم إلا أنه يحتل مكانا يسيطر منه على الوجود بأكمله. وفي رأى أن هذا المركز هو الشمس، وعلى رأى آخر هو عند الدائرة الأخيرة الخارجية للعالم، ومن مركزه هذا يبدأ انتشاره في سائر أنحاء الوجود.

ولكن التمييز بين الله والوجود، تعييز نسبى، فهو تمييز بين سا هو إلهسى بطريقة مباشرة وما هو إلهى بطريقة غير مباشرة. وكلا الاثنين ذو طبيعة واحدة إلهية.

ُ فهو موجود واحد يتخذ جزء منه صورة الوجود، بينما يحتفظ الجـزء الآخـر بصورته الأصلية، ويظهر بهذه الصورة كأنه العلة المحركة أو الألوهية.

### كيف تم الخلق؟

لكى يخلق الله العالم حول جزءا من البخار النارى الذى تتكون منه ذاته إلى هواء ثم إلى ماء يكون الله حالا فيه كقوة تكوينية مصورة ثم يدفع بجزء من الماء ليتحول إلى أرض وجزء آخر يبقى كما هو على حالته المائية ويتحول جزء من الماء إلى هواء ثم يتخلخل هذا الهواء فيصبح نارًا، وبذلك يكتمل دور من أدوار الوجود. وتتميز نفس العالم عن جسمه، فالنفس هى الألوهية بالمعنى الذى نفهمه ولكن هذا التعارض بين نفس العالم وجسمه سيتلاشى خلال الزمن.

وعندما ينقضى هذا الدور الذى يمر به العالم سيتحول العالم بفعل الاحــتراق العام إلى كتله ضخمة من البخار النارى، وتعود هــذه الكتلـة فتنضاف إلى ذات زوس Zeus لكى يعود فيصدرها في دور جديد بادئا الخلق في صورة ثانية وهكذا تتعدد أدوار الخلق، وعلى هذا فتاريخ العالم هو سلسلة متعاقبة من خلق وتدبير.

وتخضع حركة العالم في كل الأدوار لقانون واحد، وتحدث في كل دور الأحداث والأسخاص كما حدثت في الأدوار السابقة بتفاصيلها. فهناك ضرورة مطلقة وارتباط ضروري بين العلل والمعلولات يفرض نفسه على الحوادث، وهذا مضمون ما يسمونه "بالقدر" وبالعناية الإلهية. والارتباط الوثيق بين الأشياء هو الذي يجعل في العالم وحدة ونظاما وأساسًا للمعقولية التي يبني عليها كمال الوجود وبهاؤه. وتخضع الإرادة الإنسانية لهذه الحتمية المطلقة، فالفرد حبر في أفعاله لأن رغباته هي التي تحدد فعله وهو حر في أن يفعل ما رسمه له القدر ولكنه سيفعل حتما ما رسمه له القدر ولكنه سيفعل حتما ما رسمه له القدر رفم كل الظروف.

الشيء الوحيد الذي فشلت الرواقية في تفسيره هـو وجـود الشـر فـي العـالم وكيف ينسجم هذا مع فكرة الحتمية والقدر والمعقولية، هـم يفسـرون هـذا بقولهـم إن النقص في الأفراد يذوب ويتلاشى في كمال الكل هذا الكمال.

قبل الرواقيون نظرية العناصر الأربعة، ولم يجدوا حاجة ماسة للقول بالنار الأثيرية كعنصر خامس، بل قالوا إن هناك نارًا لطيفة تتحرك حركة دائرية ونارًا أرضية تتحرك في خط مستقيم، وذهبوا أيضًا إلى أن العناصر الأولية تتحول بعضها إلى البعض الآخر باستمرار، وأن الأشياء جميعًا في تغير مستمر، وأن تماسك

العالم يعتمد على هذا التغير المستمر، ولم يقصدوا بهذا نفى وجود أشبياء ثابتة على الإطلاق مثل هرقليطس.

وتنقسم الطبيعة إلى أربعة أجزاء ويرجع تكويس هذه الأجراء إلى أن النفس الخالق في الجماد يتحدد فعله في تماسك أجزاء الجماد. وفي النبات يكون فعله في التكوين الصورى وفي الحيوان يكون فعله في النفس المشتهية وفي الإنسان يتم فعله في النفس العاملة. ويوجد شعور بالذات لدى كل كائن حيى يعبر عنه بالعلاقة الوثيقة بين نفسه وجسمه، ومن هنا ينمو حبب الذات وحب البقاء وهما لا غنى عنهما لحياة الكائنات وبقائها.

والنفس الإنسانية ولو أنها من نوع الجسم أى أنها من مادة أصلية واحدة إلا أنها أى النفس صادرة عن النار الآلهية وهي أشرف أنواع المادة وأكثرها نقاء وهي تسرى في الدم ومركزها القلب وقد نزل هذا الجزء الآلهي إلى الأجسام ثم أنتقل من الآباء إلى الأبناء وهكذا. والنفس تصدر عنها فروع سبعة وهي الحواس الخمس ثم القدرة على التعبير والقدرة على التوالد وكل واحدة منها لها عضوها وتبقى الشخصية في المركز المسيطر إما في القلب، ويخضع لها كل أنواع النشاط الإنساني ويتصل بها وإما فيما تصدره الإرادة من أحكام وبعد الموت تتلاشى النفس.

وتنتهى النفس بانتهاء الدور العام لنندمج فى الكتلة الملتهية أى فى الألوهية ثم يعود الكائن وهكذا فلا وجود للخلود الفردى عند الرواقية إلا بمعنى واحد هو عودة الأفراد أنفسهم فى أدوار مقبلة.

#### ثالثا: الأخلاق:

تقوم الأخلاق الرواقية على مبدأ أساسى هو العيش وفق الطبيعـة أى حسب ما تقتضيه الطبيعية.

وقد تبين لنا من دراستنا للطبيعة عند الرواقيين أن الأشياء جميعًا تنظمها قوانين كلية ضرورية شاملة، وأن الإنسان يستطيع أن يكتشف هذه القوانين، وأن يسير بمقتضاها، ولكن اتباعه لهذه القوانين ليس عملا آليا يفرض عليه قسرا كحركة الآلة إلا أنه يشعر بسلوكه وبأفعاله. وعلى هذا فإن الأفعال الإنسانية الإرادية ولو

أنها تسير وفق القانون العام إلا أنها تمثاز عن الأفعال القسرية بأنبها ذات أساس شعوري حي.

ولا يختلف أتباع الرواقية اختلافات جوهرية بصدد المبدأ العام وهو "الحياة وفق الطبيعة"، ذلك المبدأ الذى وضعه أتباع زينون بينما نجد أن زينون نفسه كان قد وضع مبدأ يكاد ينظبق على هذا المبدأ وهو يجب أن تكون حياتك منسجمة مع نفسها. ولذا المبدأ صورة أخرى للمبدأ العام بمعنى أن حياتك منسجمة مع نفسها هو أن تخضع لقانون عام يحترم العلية الضرورية وذلك معناه أن تعيش وفق الطبيعة أى وفق القانون العام.

وإذا استعرضنا الميول الطبيعية وجدنا أن أهمها وأكثرها عموما هى غريرة حب البقاء، وبهذا العنى نحن نميز بين ما يساعدنا على الاستمرار فى البقاء حسب ما تتطلبه الطبيعة وبين ما يهدم بقاءنا أى بين ما هو موافق لقانون الطبيعة وما هو مضاد لها، وعلى هذا الأساس فإن ما يوافق بقاءنا سيكون هو النافع لنا أما ما يعارض بقاءنا فهو الضار لنا، ومعنى أن ما يوافق بقاءنا هو النافع لنا أنه هو الذى يؤدى إلى سعادتنا، وكل موجود يستعد قيمته من عمله على حفظ بقائه وسعادته. وبالنسبة للموجودات العاقلة فإن ما هو معقول بالنسبة لها هو الذى له قيمة فقط، وبالنسبة للموجودات العاقلة فإن ما هو معقول بالنسبة لها هو الذى له قيمة فقط، ذلك أنها حزء من الطبيعة الكلية وأن إرادة هذه الطبيعة هى أن يبقى الإنسان، فخير الإنسان وفضيلته هو فى مطابقته للإرادة الكلية، والخير عند الإنسان هو الفضيلة لأن فى الغضيلة سعادته، تلك الفضيلة الغير المشروطة، بينما الخلق الشرير المضاد للفضيلة هو الشر بعينه.

أما الحياة والشرف والثروة فهى ليست خيرًا في ذاتها، وكذلك الموت والمرض والنقر والإهانة ليست شرورًا في ذاتها، وكذلك اللذة فإنها ليست خيرًا في ذاتها بل هي نتيجة لأفعالنا إذا كانت هذه الأفعال موافقة للطبيعة.

وتتركز سعادة الرجل الفاضل في حريته وتحزره من الانفعال والضيق وفي هدوئه واستقلاله الداخلي. ولما كانت الفضيلة هي خير الإنسان فأن المجهود الذي يبذله لتحقيقها هو القانون العام لطبيعته الإنسانية، يبقى الواجب الأخلاقي إذن خاضعًا لإرادة الطبيعة الكلية وهذا ما سيوضحه كانت فيما بعد.

ولكن الطبيعة الإنسانية تشتمل على نزوات غير معقولة أيضًا وهى نزوات جامحة يلخصها زينون فسى أربعة هي: اللذة المطلوبة لذاتها ثم الشهوة والقلق والخوف. ولذلك كانت الغضيلة عند الرواقيين في صراع دائم مع هذه النزوات المعارضة للعقل وللطبيعة.

ولكننا يجب ألا نتساهل معها إذا أصبحت عادات فنحاول التخفيف منها أو تعديلها تعديلا جزئيًا فحسب، بل يجب التشدد في اقتالاع جذورها واستئصال شأفتها إذ يجب أن يكون الرجل الفاضل حرًا من هذه النزوات المعارضة للقانون الكلى العام.

أما الغضيلة فهى مضادة لهذه النزوات من حيث أن الغضيلة موافقة لمعقولية النفس، وأول شروط هذه الغضيلة هو العلم التام الصحيح بما يجب أن نفعله وما يجب ألا نفعله، فالغضيلة إذن علم والرذيلة جهل. وفى ذلك ترديد لمذهب سقراط فى تعريف الفضيلة. أما هذه النزوات المعارضة فإنها ترجع إلى أحكام قيمية خاطئة.

ولكن الرواقيين يتميزون عن سقراط في أنهم يفهمون المعرفة الأخلاقية التي هي أساس الفضيلة على أنها تشمل العقل والإرادة معا، فالعلم هذا ليس نظريا فحسب بل هو علم يتعلق بإرادة متجهسة إلى الخير ومتحبرة من النزوات، ويؤكد كلينتس أن الفضيفة تقوم على العقل والإرادة معا بالتساوى.

ويرجع زينون الفضائل إلى التأمل فهو مصدر كل فضيلة، أما أرسطو فأنه يرجعها إلى صحة النقس. وقد تعارف الرواقيون بعد كريسيبوس على اعتبار أن الحكمة هي أصل الفضائل وهي العلم بالأشياء الإنسانية والإلهية، ومن الحكمة تتفرع أربع فضائل رئيمية هي الفنامل ثم الشجاعة وهي احتمال ما يجب احتماله يحكمه ثم ضبط النقس أو العفة وهي استعمال الحكمة في اختيار الأشياء وعدم الاندفاع وراء النزوات العارضة ثم العدالة أي استعمال الحكمة في توزيع الحقوق

هذه الفضائل لا تختلف فيما بينها إلا من حيث موضوعاتها ولا تتمايز فيما بينها ولا تتفاضل وهي تعبير عن شيء واحد من جوانب متعددة هـو الخلق الفاضل أى خلق الحكيم ولذلك فإنها مرتبطة فيما بينها كل الارتباط، وعلى هـذا فالفضائل

كلها متساوية القيمة كما أن الرذائل كلها متساوية في شرها. والخلق الفاضل هو الذي يجعل تأدية الواجب سلوكا فاضلاً.

والرواقيون لا يجعلون وسطا بين الفضيلة والرذيلة، فالشخصية الفاضلة أو الخلق الفاضل إما أن يكون موجوداً بكامله أو غير موجود، ولا وسط بينهما، ذلك أن الفضيلة والرذيلة صفات لا تسمح باختلافات في الدرجة داخلها، فلا يمكن أن نمتلك الفضيلة أو الرذيلة جزئيا. وعلى ذلك فإنه إما تكون فاضلا أو تكون شريرا، حكيما أو غير حكيم.

والانتقال من حالة إلى حالة أخرى آنى وسريع. أما الشخص الذى يتدرج في الحكمة فهو ليس بحكيم إذ الحكمة لا تزيد أو تنقبص بل هي حالة مستمرة، والحكيم هو مثال الكمال والحكمة هي الأساس الوحيد للسعادة أما الجاهل الشرير فهو مثال الفقر والتعاسة.

والحكيم هو وحده الحاصل على الحرية والبهاء والغنى والسعادة، وسائر الفضائل الأخرى فضلا عن كمال المعرفة، فعلمه صواب في كل ناحية، وهو الملك الحق والسياسي الحق والشاعر والنبي والربان القدير.

وهو متحرر تماما من الرغبات والمطالب الذاتية ومن الحزن واللذة وهو الصديق الوحيد للآلهة، وفضيلته لا يمكن أن يفقدها، وسعادته دائمة ابدية كسعادة زيوس Zeus كبير الآلهة أما الجاهل الغبى فهو عبد تعسس لا يقدر على فعل الخير، ويعتقد أن الناس في معظم من هذا الصنف الجاهل.

وقد لاحظ بعض الرواقيين أن هذا التمييز الجامد بين الفاضل والشرير في حاجة إلى التعديل، ولذلك فانهم في نظريتهم عن معنى الخير ميزوا بين ثلاثة أنواع من الأشياء:

- التى تتفق مع الطبيعة، ومن ثبت فإن لها قيمة ويجب أن تطلب لذاتها وأن تفضل على غيرها.
  - ٢- الأشياء المعارضة للطبيعة ومن ثمت فليست لها قيمة ويجب أن تجتنب.
- ٣- وأشياء ليست لها قيمة (أو ما هو ضد القيمة) أى أشياء ليست خنيرا أو شرا
   بالذات.

وهذا النوع من الأشياء الأخيرة أى الأشياء الوسط بين الخير والشر هى التى سمحت بتعديل هذا التمييز الفاصل بين الفضيلة الرذيلة وجعلت من المكن وجود وسط بينهما، ولذلك فإن الرواقيين المتأخرين بدأوا الكلام عن الواجبات الوسط فى مقابل الواجبات التامة الكاملة، ووجود هذه المرحلة الوسطى يسمح بالحكم على أوساط الناس الذين يجاهدون للوصول إلى مرتبة الفضيلة والحكمة.

وقد انتهى المطاف بالرواقيين إلى أن جعلوا من مبدئهم الأساسى -- القائل بعدم وجود وسط بين الحكيم والجاهل أو بين الخير والشر وبين الفضيلة والرذيلة - مبدأ مثاليا له قيمة تنظيمية في المذهب فحسب، أو هو كهدف نهائي للطبيعة الإنسانية لا يمنع من وجود مراتب وسطى بين الطرفين المتعارضين.

## القصل الثالث

## مدارس الشك

تختلف مواقف الشكاك في العصر الهللينستي من حيث أسبابها واتجاهاتها عند أوائل الشكاك في فترة ازدهار الفلسفة اليونانية. وتتمثل مذاهب الشكاك في العصر المتأخر في أربعة مواقف:

- ١- مدرسة الشك الأولى عند بيرون وأتباعه، وقد غلب عليسها الاتجاه الخلقى مع عزوف ظاهر عن البحث في المنطق والعلم الطبيعي.
- ٢- شكاك الأكاديمية أصحاب مذهب الاحتمال، وهؤلاء هم الذين انتهوا بمذهب
   أفلاطون إلى الشك.
  - ٣- الشكاك الجدليون: ويعد موقفهم الشكى استمرارًا لموقف بيرون.
- الشكاك التجريبيون: وكان معظمهم من الأطباء، وسموا بالتجريبيين لأنهم قالوا بإمكان تنظم التجربة بالتجربة نفسها دون ما حاجة إلى الفعل أو اللجوء إلى حقائق الأشياء وماهياتها، فكأنهم كانوا يفسرون الخبرات التجريبية بخبرات تجريبية أخرى دون القيام بأى محاولة للتفسير العلمى أو الكشف عن العلل. وعلى هذا فقد ظلوا في نطاق المارسة الفنية فحسب.

ولقد كان الشك في العصر القديم شكا نافيا هادما متهكما، تمثل في شك السفسطائيين الذي كان يعوزه المنهج الواضح في البداية مع ما كان يحرص عليه أصحابه من تكالب على الحياة الرفهة وجمع المال وذيوع الصيت والتقرب إلى أصحاب السلطان.

وكذلك شك هرقليطس فى العقل وشهادته بينما شك بارمنيدس فى الحس وشهادته وتابعه فى ذلك أفلاطون، وقال الشكاك القدماء بنسبية المعرفة والأخلاق والعادت والتقاليد، فامتنع قيام العلم وأضحت الأخلاق تفتقر إلى الأسس الواضحة المطلقة. وكان من أهم أسباب حركة الشك السفسطائية تجاهل الفلاسفة القدماء وقبل سقراط — لمنزلة الإنسان ولمعرفته فى مجال الفلسفة النظرية اقتصارهم على

تفسير الظواهر الطبيعية بالرجوع إلى أصول ومبادى، طبيعية بحتة، فجاءت ثورة السفسطائيين كحركة نقدية للعلم الطبيعي وللفلسفة الطبيعية التى أهملت مباحث المعرفة. هذا بإضافة إلى ما كان يتطلبه عصر الإنارة وازدهار الحضارة في بلد يحكمها نظام ديمقراطي مثل أثينا، حيث كانت الخطابة والبيان من أهم أساليب التأثير على الشعب سواء بالحق أو بالباطل.

هذا كله - وغير ذلك مما سبقت الإشارة إليه (١١) - كمان وراء موجمة الشك الأولى في الفكر اليونائي.

أما حركة الشك المتأخرة فقد جاءت كنتيجة تاريخية لغزوات الإسكندر ذلك أن اليونانيين كانوا يعتقدون أنهم هم وحدهم من بين شعوب الأرض أصحاب النظم والعادات والأخلاق التي بلغت حد السمو والكمال، وأنه لا قدرة لغيرهم من المتبريرين على أن يصلوا إلى مستوى الحضارة اليونانية الزاهرة، فلما فتح الإسكندر بلادا أخرى، واطلعوا على حضارة شعوبها أدركوا أن الحضارة اليونانية ليست فريدة عصرها وأن عليهم أن يتفهموا حضارات الشعوب الأخرى بما فيها من علم وفن ودين. ومن هنا جاء إيمانهم بنسية الخلاق والعادات والتقاليد، أى شعورهم بأن لكل شعب أخلاقه وعاداته التي تصلح له في ظروفه المكانية والزمانية الخاصة. ومن ثم فلم يكن هناك أى مبرر في نظر الشكاك المتأخرين الإقامة أديان أو أخلاق مطلقة مثلا، تصلح للجنس البشرى كله بقطع النظر عن اختلاف الزمان والكان والبيشة على وجه العموم.

ومن ناحية أخرى فإن التفكك والانحلال السياسى والأخلاقى الذى عائته الدولة اليونائية بعد وفاة الإسكندر دفع باليونائيين إلى صراع مخيف على السلطة وتكالب على الثراء السريع والملذات الحسية الصاخبة وإهدار للقيم الأخلاقيسة والمعنوية الأمر الذى أحس معه نفر من العقلاء باستحالة التعامل مع هذا المجتمع المريض، فآثروا الخلود إلى العزلة طلبا للراحة والطمأنينة وتحقيقا للسعادة التي تنشدها النفس.

<sup>(</sup>١) -م. س تاريخ الفكر الفلسفي - الجزء الأول - السفسطاليون.

ومن هنا جاءت هذه الحركة الشكية المتأخرة التي كانت تهدف إلى التطهر وتحقيق وتحقيق السلام والطمأنينية للإنسان. والمواقع أن هذا الاتجاه العام إلى التطهر وتحقيق طمأنينة النفس وسكينتها كان مطلبا أساسيا لكل من الفيثاغوريين والافلاطونيين. ولكن الفرق بين هؤلاء وبين الشكاك المتأخرين والأبيقوريين وصغار السقراطيين يرجع إلى أنه بينما كان الفيثاغوريون والأفلاطونيون يتجاوزن العالم الحسى الواقعى إلى وجود روحى أسمى بعد إنجاز عملية التطهر ويربطون هذه الرحلة الروحية الصوفية بموقف نظرى فلسفى واضح المعالم، نجد الفريق الآخر وعلى رأسهم الشكاك ينكرون وجود مثل هذا العالم الآخر الذى يلى العالم المادى بل إنهم لم يكن لديهم موقف نظرى واضح المعالم عن حقيقة العالم الحسى الواقعي.

فقد كان الشكاك في هذه الفترة المتأخرة — إذن — أفرادًا دب في نفوسهم اليأس من صلاح الأمور في الحياة العامة التي شاعت الفوضي في كل نواحيها وتخوفوا على أنفسهم من الفساد الأخلاقي وبلبلة الأفكار وسطحيتها وغموضها وحدة الخلافات بين المدارس رغم أنها كلها كانت سواء في إدعائها العلم بما يستحيل العلم به— وفقدوا إيمانهم بالمثل العليا، فآثروا الهروب بأنفسهم في هذا الجو المتأزم فالشك إذن كان شفاء لنفوسهم من القلق وتحمل هموم المستقبل وهو موضع شك لأنه لا يزال في عالم الغيب فلا أحد يعلم عنه شيئا بل لا يستطيع أحد أن يعلم شيئا على الإطلاق فليستمتع الفرد بحاضره فحسب. وكذلك شكوا في كمل ما هو نظري فعلقوا الحكم على الأشياء في ذاتها، بينما قبلوا الظواهر الواقعية كمبا هي دون أية محاولة للنظر فيم وراءها من أسباب. وعن الرغم من شكهم في الدين والأخلاق إلا أنهم آثروا السلامة وتجنبوا إثارة العامة عليهم بالماشاة معهم في ممارسة الطقوس الدينية الشعبية.

وأخيرًا فإنهم - مع عزوفهم الظاهر عن التبحر في العلم أو في الفلسفة النظرية - نجد أنهم قد أفادوا من تقدم الفكر اليوناني طوال هذه المرحلة الطويلة منذ نشأته إلى عصرهم فحذقوا فن الجدل وبرعوا في ترتيب الحجج ووضع البراهين للرد على معارضيهم.

۱ -مدرسة بيرون" (۳۷۰ – ۲۷۰ ق. م)

ولد بيرون في بلدة إيليس حوالي عام ٣٧٠ ق. م، وكان معاصرا لأرسطو وصديقا للإسكندر الأكبر ومرافقا له في حملته على الشرق، وقد شاهد بنفسه كيف يتحمل فقراء الهنود الآلام دون مبالاة. وعرف تعاليم الميغاريين ومذهب ديمقريطس عن كثب. وقيل عنه إنه لم يدون آراءه في كتب.

وقد كمان بيرون أول من استأنف سيرة الشك التى آثارها ديمةريطس وبروثاغوراس من قبله، وكان ينشد تحقيق طمأنينة النفس وسكينتها مثله فى ذلك مثل معاصرية الأقل منه سنازينون الرواقى وأبيقور، وقد شك فى إمكان الوصول إلى هذه الحالة عن طريق الفلسفة النظرية. إذ هو يرى أن التأمل وهو أسلوب الميتافيزيقيا إنما يدفع بنا إلى متاهات الخلافات النظرية، وما يصاحبها من غموض وبلبلة فكرينة وانعدام اليقين، فالفلسفة عقيمة لأنها تثير المشاكل وتخلقها بدون توقف دون أن تحمسها. إذ فى استطاعة الفيلسوف أن يبرهن على صحة الفكرة وعلى صحة نقيضها فى نفس الوقت، وإذن فلا يمكن أن نصل إلى هدوء النفس وسكينتها، أى إلى ما يحقق لنا السعادة باتباعنا أسلوب الفلسفة النظرية وبما تدعيه لنفسها من قدرة على إدراك ما هيات الأشياء أى الأشياء فى ذاتها، بينما نحن لا ندرك سوى الظواهر إذ هى وحدها البينة بذاتها، وعلى هذا فإن الناس يخطئون إذ يربطون سعادتهم وشقائهم بالأشياء فى ذاتها على اعتبار أنها باقية، فإذا تيسر لهم الاقتناع بأنها زائلة بطل تصديقهم بها وكغوا عن الميل إليها أو الخوف منها، وبذلك يصبحون قادرين على تحقيق طمأنينتهم وسعادتهم تحت كل الظروف.

فلا وجود إذن الخير بالذات أو شر بالذات، إذ أن الخير والشر كليهما إلى زوال وإنما هو عرف واصطلاح درج عليه الناس، ويجب خلاصهم منه للوصول إلى راحة النفس وسكينتها.

والحكيم الذى مارس الحكمة العملية وأدرك حقا عجز النظر العقلى الخالص عن تحقيق سعادة الفرد يتجنب إصدار أحكام قاطعة سواء بالإيجاب أو

<sup>(1)</sup> Pyrrho

بالسلب، فلا يقبل موقف الدجماطيقيين الذين يثبتون صحة المعرفة وهو يرفض أيضا موقف السفسطائيين الذين ينكرون صحتها، فكل قضية في نظره تحتمل قولين ويمكن إيجابها وسلبها بقوة متعادلة، وعلى هذا فيتعين على الفيلسوف تعليق الحكم وتحاشى الانفعال الذي يتولد عن المناقشات الحادة، بل والامتناع عن الجدل تماما.

والحكيم أيضًا هو الذي يتكشف له الواقع في مجال الأخلاق عن انتفاء وجود أي أساس عقلي يبرر اتباع سلوك معين دون سلوك آخر، وهذا يعني من الرجهة العملية أن الإنسان من حقه أن يساير العادات والتقاليد والأخلاق في أي بلد أقام فيه، وهنا تتضح معالم الشك الخلقي عند بيرون، إذ أنه موجه أصلا إلى قيمة الأشياء بالنسبة للسلوك الأخلاقي المؤدى إلى السعادة وليس إلى قيمة المعرفة في ذاتها، أي أن نقده لمعرفتنا للأشياء كان مرتبطا بتحقيق غاية عملية واضحة هي الوصول إلى هدوء النفس وطمأنينتها.

## تيمون (١٥ (توفي ٢٣٥ ق. م)

· فإذا انتقلنا إلى تلامذة مدرسة بيرون نجد صديقه الأقرب تيمون الطبيب وأول المعجبين به.

ولقد ألف تيمون رسائل في الشك من بينها قصيدة تهكمية أبرز فيسها مدى ما تنطوى عليه قضايا الفلاسفة النظريين من تناقضات، منذ نشأة الفلسفة عند طاليس حتى رجال مدرسة أفلاطون من أمثال أركيسلاوس. وقد احتفظ إيروب بمقتطفات من هذه الرسائل، استطعنا عن طريقها التعرف على مذهب تيمون ويمكن إيجازه في ثلاث نقاط:

1- الاستدلال المنطقى إما أن يكون قياساً أو استقراء، وفى الحالة الأولى لابد للقياس من الاستناد إلى مبادى أولية هى قوانين الفكر الأساسية ويبرى تيمون أنه يستحيل البرهنة على صحة هذه المبادى، ومن ثم فإننا سندور على أنفسنا فى حلقة مفرغة فلكى نبرهن على صحة المبادى ولابد من استخدام القياس، ولا يمكن أن يتم ذلك إلا بعد البرهنة على صحة هذه المبادى.

أما في حالة الاستقراء فإننا نصل إلى وضع النتيجة بعد استقراء بعض الجزئيات وليس كلها - فما الذي يبرر مشروعية التعميم الذي نجده في النتيجة وقد استند إلى بعض الجزئيات وأهمل بعضها الآخر؟ وإذن فمنهج الاستقراء باطل ولن يؤدي بنا إلى معرفة يقينية.

- ۲- يستحيل علينا الحصول على معرفة موضوعية عن الأشياء، فنحن لا نعرف الأشياء في ذاتها بل نعرف ما يبدو لنا منها من ظواهر، و هي صحيحة دائما؛ فالقول بأن العسل حلو المذاق أمر نسلم له ولكننا نرفض التسليم بأن العسل حلو في ذاته بقطع النظر عن مذاقنا له.
- ٣- لكي نصل إلى السعادة يجب علينا التخلص من التأملات العقيمة وأن نتبع
   قانون الطبيعة بدون تحفظ.

لا شك إذن فى أن بيرون وأتباعه — رغم تمسكهم بوجهتهم العملية إلا أنهم قد طرحوا مشكلة اليقين على بساط البحث بطريقة مثيرة للانتباه، وهم على أى حال يقفون فى صف مدرسة أفلاطون وفى مواجهة الرواقية.

وإذا كان ظهور المشكلة النقدية قد صاحب بـزوغ عصر العقل عند اليونان فإننا نلاحظ من ناحية أخرى أن عودتها إلى الظهور غداة وفاة أرسطو قد آذن بمرحلة الهرم والمغيب للفكر اليوناني الفلسفي الخالص.

### ٢- شكاك الأكاديمية:

انحدرت مدرسة أفلاطون إلى الشك، وقد كان الشك بالفعل نقطة بداية كل من سقراط وأفلاطون على ما تبين لنا في مواضع سابقة.

وقد تميز اثنان من زعماء المدرسة في هذه المرحلة الشكية وهما أركسيلاوس . وكارنيادس.

## أ- اركسيلاوس(١) ٢١٤-٣١٥ ق. م

وكان خليفة لكراتيس على زعامة المدرسة، وقد استفاد من منهج كل من سقراط وأفلاطون في مناقشاته الجلية الشكية، وقيل عنه إنه كان خطيبا مفوهًا ذا

<sup>(1)</sup> Arcesilaus of Pitane in Aeolia

تأثير كبير على سامعيه، ولذلك تكاثر حوله التلاميذ والمعجبون، ولا نعرف الشيء الكثير عن مذهبه لأنه لم يكتب شيئا، وكل ما نعرف عنه أنه قال بإنكار المعرفة وتشكك في حقيقة العالم الواقعي بتأثير مثالية أفلاطون، ويقال إنه رد على سقراط القائل "أنا لا أعرف إلا شيئا واحدًا وهو أنى لا أعرف شيئا" فقال "أنا لا أعرف ذلك بعلم يقيني" أى أنه يرفض دجماطيقية الإنكار السقراطي، وقد كان موقف الأكاديمية من آراء المدرسة الميغارية حول المعرفة هو الذي مهد الطريق أمام زعماء الأكاديمية لقبول الشك البيروني.

وقد أشار شيشرون في كتابات إلى أن أركسيلاوس أنكر إمكان معرفة أي شيء عن طريق الحس أو العقل، وكان هجومه موجهًا — بهذا الصدد — إلى موقف زينون الرواقي الذي جعل ما أسماه "بالأفكار أو بالتصورات الحقيقية" أساسا للمعرفة، مؤكدا أنه لا توجد أى أفكار تحمل علامة الحقيقة، وقد رد على زينون موضحا أن التصديق لا يقع على فكرة بل على قضية، وإذا كان معيار صدق أو حقيقة الفكرة هو مطابقتها للأشياء في ذاتها في الخارج، فهذا يعني أن الأفكار الحقيقية عند زينون لها ما يقابلها من أشياء في الواقع هي سبب حدوثها، وهنا يورد زينون أفكاراً ليست حادثة عن أي شيء خارجي كأخطاء الحواس وخيالات بورد زينون أفكاراً ليست حادثة عن أي شيء خارجي كأخطاء الحواس وخيالات المنام وأوهام السكر والجنون، ومع ذلك لا يمكن التمييز بينها وبين ما يسمى بالأفكار الحقيقية الحادثة عن الأشياء، فالتصورات أو الأفكار سواء، يبقى أن الحكمة هي تعليق الحكم على الأشياء في ذاتها، ولم يقبل أركسيلاوس أن يجعل من تعليق في تعليق الحكم على الأشياء في ذاتها، ولم يقبل أركسيلاوس أن يجعل من تعليق الحكم جزءًا من المعرفة.

ولكن اليقين الذى ينكره في الميتافيزيقا نراه يقره في الأخلاق، فليست كل الآراء والأفعال مبتنعة وإلا امتنع الفكر والعمل على السلواء، فثمت أفعال تبدو لنا مستقيمة وتبشر بتحقيق ما هو خير، وكذلك هناك آراء معقولة يمكن الدفاع عنها بدون برهان مطابق لحقيقة الأشياء، وهذا هو معنى الاحتمال؛ وإذن فلسنا بحاجمة إلى معرفة يقينية لكى نفعل فعلا معقولا ومستقيما بل يكفى استعراض الآراء المؤيدة والمعارضة للفعل واتباع الاحتمال الرجم للفعل أو لعدمه فيصيح الاحتمال إذن مبدأ أعلى في الحياة العملية.

## ب- كارنيادس(١٤ ٢١٤ - ١٢٩ ق. م

ظل كارنيادس أمينا على اتجاه أركسيلاوس وقد أصبح زعيما لمدرسة أفلاطون حوال عام ١٥٦ ق. م إلى وفاته. وكان مثل أركسيلاوس في اتباعه أسلوب الجدل فلم يترك لنا آثارًا مكتوبة. وهو لا يختلف في أفكاره كثيراً عن سفسطائي القرن الخامس قبل الميلاد. وقد استأنف هجوم اركسيلاوس على الرواقيين، ولا سيما فيما يتعلق بأفكارهم عن الألوهية، وقد استطاع بمهارة بالغة أن يستخرج المتناقضات التي ينطوى عليها موقف الرواقيين والمؤهلة على وجه العموم.

فهو يرى أن إله الرواقيين هو "نفس العالم" ومادام نفسا فهو حاصل على الشعور والإحساس، ولما كان الإحساس تغير ما، فإن إله الرواقيين سيكون خاضعًا للتغير، وما يتغير يمكن أن يتجه تغيره نحو الشر فيضعف ويفنى، وإذن فإن إله الرواقيين لا يكون أزليا، ومن ثم فإن الإله الحاصل على الإحساس لا يعد إلها على أى صورة من الصور، إذ أن هذا الإله المحسوس سيكون له جسم، والجسم يقبل الحركة والتغير في نطاق الزمان المحدث، وعلى هذا فلن يكون الله ثابتا وأزليا. وكذلك فإنه إذا كان الله موجودًا، فأما أن يكون متناهيًا أو غير متناه، فإذا كان موجودًا من مجموعة الأشياء أى جزءًا من كل فلا يكون إذن موجودًا كليا كاملا. وإما إذا كان الله لا متناهيا فإنه سيكون ثابتا لا يتغير، ساكنا لا يتحرك، بلا جهة أو إحساس، ومعنى هذا أنته سوف لا يكون موجودًا حيا أو غير متناه.

ويتساءل كارنيادس عن الفضيلة الإلهية، فهل يكون الله إذا كان موجودًا حاصلا عليها أم العكس هو الصحيح. وفي الحالة الأولى نجد أن قولنا بإله فاضل يعترف بالخير كقانون أسمى من إرادته إنما يجرنا إلى ضرورة التسليم بوجود إله آخر أسمى من الأول يكون حاصلا على هذا القانون الأسمى. وهكذا يتعدد الآلهة إلى ما لا نهاية. أما في الحالة الثانية أي في حالة كونه إلها بدون فضيلة أفلا يكون - على هذا النحو - أقل مرتبة من الإنسان؟.

<sup>(1)</sup> Carneades of Cyrene.

فأيا ما قبلنا وجوه الرأى بصدد فكرة الألوهية فإننا سنجدها فكرة متناقضة.

ويستخدم كارنيادس نفس الأسلوب الجدلى فى مهاجمته لأفكارنا عن الحقوق والواجبات والمسئولية. ويقال إنه عندما أرسل فى بعثة للفلاسفة إلى روما، ألقى فى اليوم الأولى خطابا امتدح فيه العدالة ثم عاد فى اليوم الثانى فخطب فى الناس مهاجما إياها. وهذا يعنى أنه يشجب اليقين المطلق سواء فى الميتافيزيقا أو فى الأخلاق. وكانت هذه هى النتيجة المنطقية لشك اركسيلاوس فى الميتافيزيقا، ويرى كارنيادس أنه مادام اليقين ممتنعًا، فى النظر أو فى العمل على السواء، من حيث أنه لا توجد أى علامة للحقيقة - مع إنكار كل ما يصل إلينا عن طريق الحواس والعقل والعرف - فإن علينا أن نكتفى بما هو مرجح أو متحمل.

وقد ميز كارنيادس بين ثلاث مراتب للاحتمال، ونبه إلى ضرورة بذل أقصى الجهود للوصول إلى أعلى درجات الاحتمال في المسائل التي يكون لها دور هام في تحقيق سعادتنا، أي أنه يتجه بمذهب الاحتمال وجهة أخلاقية بحتة.

### مراتب الاحتمال:

- (۱) توجد بین تصوراتنا أفكار منها ما هو احتمالی فی ذات ومنها ما هو احتمالی . بالتجربة.
- (٢) والطائفة الثانية من الأفكار الاحتمالية مي التي يرجع مصدر الاحتمال فيها، إلى
   ارتباطها بأفكار أخرى محتملة.
- (٣) وأما الطائفة الثالثة من الأفكار المحتملة فإننا نتعرف عليها عن طريق اختبار أفكارنا من جميع نواحيها بعناية وانتباه وملاحظة عدم وجود تناقض بينها، وسنرى أن كثيرا من هذه الأفكار لن يصل إلى مرتبة اليقين.

وقد استمرت الحركة الشكية في الأكاديمية بعد كارنيادس حيث تزعم المدرسة فيلون اللاريسي وأنطيوخس الأسكلوني إلى أن طغت عليمها موجة التلفيق حيث مزجت آراء أفلاطون بآراء أرسطو وزينون وأركسيلاوس، ويعتبر شيشرون (مراء عليم المثل الرئيسي لهذه النزعة في العصر المروماني حوالي القرن الأخير من المصر القديم قبل الميلاد.

ثالثاً: الشكاك الجدليون: أناسيداموس وأجريبا.

## (۱) أناسيداموس<sup>(۱)</sup>:

ولد فى كريت وعاش فى الإسكندرية وعلم بها فى مطلع القرن الأول قبل الميلاد ولم تصلنا مؤلفاته، وسوى بعض مقتطفات حظها لنا سكستوس أمبريكوس من كتاب وضعه أناسيداموس عن "ثمانية كتب عن مذهب بيرون".

ويعزى الفضل إليه فى استخدامه للجدل تدعيمًا لمذهب بيرون بالحجج والبراهين الدامغة. وقد ميز بين الشكاك الأكاديميين وغيرهم بأن أرجع إلى الأولين موقف تعليق الحكم أى الامتناع عن الإيجاب أو السلب. ونجد فى المقتطفات القيمة التى نقلها سكستوس عن أناسيداموس الأسباب التى دفعت بمؤسس المدرسة "بيرون" إلى الشك فى إمكان الوصول إلى علم يقينى، وهو يجملها فى عشرة أسباب:

- ١- من حيث نظام المحسوسات: إن ما نلاحظه من تباين في نظام المحسوسات وما نتلقاه عنها تبعًا لذلك من انطباعات مختلفة وقد تكون أحيانًا متضادة مع أنها صادرة عن موضوع واحد، وكذلبك ما نعرفه من رؤية المصاب بالصفراء للأشياء وقد علاها اللون الأصفر كبل هذا إنما يفضى بنا إلى التسليم بأن الموضوع الواحد يظهر أمام كل كائن حي بألوان مختلفة وفي أبعاد مختلفة.
- ٢-- من حيث اختلاف إدراكات الأفراد: إذا كان جميع أفراد النوع الإنسائى يدركون جميع الأشياء بطريقة واحدة فإنه ستكون لدينا نفس الانطباعات والأفكار والشاعر والميول وهذا غير صحيح.
- ٣- تباین إدراكات الحواس فی الشخص الواحد: لا یوجد فی الشخص الواحد اتفاق بین حواسه المختلفة. فالموضوع الواحد یمكن أن تصدر عنه إحساسات متعارضة لعضوین من أعضاء الحس. فقد نجد لوحة فنیـة تبهج النظر ولكنها تؤذی حاسة اللمس بخشونتها، أو طائرًا بهیج المنظر وصوته مؤذ للسمع. ومن ناحیة أخری فإن كل محسوس یظهر لنا مركبًا من عناصر مختلفة، فقد یكون ناعم اللمس وذا رائحة خاصة، وطعم لذیذ ولـون أصفر أو أحمر مثل التفاحة مثلا. وأمامنا افتراضان ممكنان: إمـا أن تكون التفاحة بحیـث لا تنطوی فی

<sup>(1)</sup> Aencsidemus.

ذاتها على هذه الصفات وإنما تخلعها عليها أعضاء الحس فتكون صادرة من طبيعة إحساسنا وليس من الموضوع نفسه؛ وإما أن تكون هذه التفاحة أكثر تركيبًا مما نظن، فتكون منطوية على عناصر أخرى جوهرية لا نهاية لها ولا تعرف عنها شيئًا، لأنه ليست لدينا أدوات الإدراك التي تمكننا من معرفتها.

إ- اختلاف حالات الشخص المدرك: إن الظروف والحالات التي يوجد خلالها الشخص الحاس تؤدى إلى اختلاف انطباعاته الحسية إلى ما لا نهاية. فالأشياء تبدو لنا في حال اليقظة غير في حال النوم، وفي عهد الشباب غيرها في زمن الشيخوخة وفي أوقات الصحة غيرها في فترات المرض، وفي حال النشاط غيرها في حال الكسل.

ه - اختلاف مواقع الأشبياء: لا شك أن الأوضاع المكانية للأشياء تكون سببًا في غموض معرفتنيا عنها وعدم الوصول إلى معرفة يقينية بصددها. فإننا نرى ألسفينة البعيدة وكأنها راسية بدون حركة مع أنها تكون مبحرة.

وكذلك فإننا لا نكاد نلحظ الضوء المستغل بالنهار، ونرى الفيل عن بعد صغيرًا، وكبيرًا عن كثب الخ.

وعلى هذا فموقع الأشياء بالنسبة إلينا هو الذى يعين الظواهر ويحدد معرفتنا لها، فلا نستطيع القول بأن هذا الشيء هو كذا إطلاقًا بل بالنسبة لموقع معين أى لبعده أو لقربه منا، ومعنى هذا أنه لا يمكنه إدراك الأشياء مستقلة عن علاقات الزمان والمكان. فالتجربة إذن لا تعطينا إلا النسبي.

٢- الإحساسات ليست خالصة: لا يوجد إحساس خالص، ذلك أن عناصر غريبة تختلط بكل إحساس، وقد تكون صادرة منا أو من العالم الخارجي، فالصوت مثلا - مثلا - يختلف رنينه في الهواء الكثيف عنه في الهواء المتخلخل، وتصدر من البهارات رائحة قوية داخل الغرفة وفي الجو الحار وتقل هذه الرائحة إذا كانت البهارات في الماء أو في الهواء الطلق. ويجب أيضًا ملاحظة تأثير العين وأنسجتها ومزاجها على إحساسنا البصرى فقد أرى الشيء بلون معين ويراه جارى بلوى آخر وكذلك فقد تؤثر عقولنا في معطيات الإحساس وتحولها إلى

- أفكار ومعانى. وعلى العموم فكثيرا سا نضيف إلى الإحساس أسورا من عقولنا وأجسامنا، ومن ثم لا يوجد إحساس خالص.
- ٧- اختلاف الكيفيات تبعا لاختلاف الكميات: إن قرن الماعز يكون في جملته ذا لون أسود أما إذا اقتطعت منه بعض القشور فإننا نراها تميل إلى البياض، وإذا شربنا كمية صغيرة من النبيذ فإنها تنشطنا وتقوى صحتنا، أما إذا أسرفنا في شربه فإنه يضعفنا. وبعض السموم يقتل إذا كان منفصلا عن بعض المواد ويشفى من الأمراض إذا كان مختلطا بهذه المواد.
- ٨- استحالة معرفة الأشياء في ذاتها: نحن لا ندرك غير ظواهم وعلاقات، إذ أنه يتعذر علينا إدراك الأشياء في ذاتها بل كل ما نعرفه هو ما تكون عليه الأشياء بالقياس إلينا أو إلى أشياء أخرى، ومن ثم فنحن نجهل ما تكون عليه الأشياء في ذاتها.
- ٩- ندرة الأشياء أو شيوعها هي علمة الأحكام: إن صفات الأشياء لا تكون علمة لأحكامنا علمة لأحكامنا ذلك أننا نقدر كل ما هو نادر ولا نكترث لما هو شائع ومألوف مع أنه قد تكون له قيمة أكبر مما هو نادر. فنحن لا نكترث كثيرًا لظهور الشمس رغم فائدتها الكبيرة لنا لأننا قد تعودنا على رؤيتها باستبرار، ولكن المذنب الذي يندر ظهوره يثير فينا مزيدا من الدهشة والانفعال.
- ١٠ اختلاف العادات والقوانيين والآراء: نرى اليهودى يكذب اليونانى ويرفض التسليم بدين الإله زيوس، بينما يؤمن اليونانى بهذا الأخير ويرفض الإيمان بإله اليهود gehova والمصريون يحنطون الوتى بينما يحرقهم الرومان، وتحبذ شريعة الفرس زواج الأبناء من أمهاتهم، والمصريون يقبلون زواج الأخ من أخته، بينما ينكر اليونانيون عليهم كل هذا.

وبختم أناسيداموس أدلته على بطلان المعرفة اليقينية بالإشارة إلى أن القول بأن الله موجود في ذاته وأنه غير مرتبط بأفكارنا، وكذلك القول بأننا نعرف الخير والشر في ذاتهما كل هذه تجريدات من صنع تصوراتنا وتبدو مستحيلة تمامًا.

هذه هى حجج أناسيداموس التى رتبها للدفياع عن مذهب بيرون الشكى ومذهبه هو أيضا وهى يمكن أن ترد إلى حجة واحدة وهى حجة النسبية: والحجج

الأربع الأولى تتعلق بالشخص المدرك أما السابعة والعاشرة فهى خاصة بالموضوع المدرك وأخيرًا نجد الحجيج الخامسة والسادسة والثامنية والتاسعة وهي خاصة بالشخص وبالموضوع معًا.

## نقد مبدأ العلية:

يتناول أناسيداموس مبدأ العلية بالنقد، وسيستخدم دفيد هيدم الخطوط الأساسية لهذا النقد في موقفه الشكي الحديث.

وكان لزاما على أناسيداموس أن يبرهن على عدم صحة مبدأ العلية وبطلان المعرفة ونفى إمكان التأدى من الظواهر إلى العلل أى نقد العلم على وجه العموم ذلك لأن هذه المقدمات ضرورية لتبرير قوله بتعليق الحكم.

وهو يقرر أن علاقة العلية لا يمكن تصور وجودها بين الأجسام أو بين العقول أو بين الأجسام والعقول معًا. فكل ما نعرفه هو أنه من الواحد تصدر الاثنين ومن الاثنين تصدر الثلاثة وهكذا، وهذا أمر يختلف تماما عن قولنا بأن (أ) هي علة (ب).

فمن حيث إنكاره لوجود ارتباط على بين الأجسام: يقرر أنه لا يمكن أن تكون العلة الغاعلة للجسم، جسما آخر. وهو يبرهن على استحالة أن يكون ما هو لا مادى علة لما هو مادى، ذلك أن الموجود اللامادى لا يمكن أن يلامس المادة أو تمسه المادة أو تؤثر أو يتأثر بها. وكذلك فإن ما هو مادى لا يمكن أن يكون علىة لما هو لا مادى، فالمعلول يجب أن يكون من نفس طبيعة العلة فلا يلد الحصان إنسانًا أو الإنسان حصانا. وعلى هذا فإنه لا توجد "علل" بالمعنى المقصود من هذه الكلمة.

وإذا استخدمنا مقولة الحركة والسكون فسنصل إلى نفس النتيجة ، فلن تصدر الحركة عن السكون أو السكون عن الحركة أو السكون عن السكون أو الحركة عن السكون أو الحركة عن الحركة . وكذلك الأمر فيما يتعلق بتتابع العلة والمعلول: فالعلة أما أن تحدث في نفس الوقت مع معلولها أو تسبقه أو تحدث بعده. وفي الحالة الأولى يمكن أن تكون العلة معلولا والمعلول علة. وفي الحالة الثانية لن يوجد معلول أبدًا ما دامت العلة تقوم بالفعل ولن يكون ثمت علة فاعلة حالما يصدر المعلول. وأما الحالة الأخيرة فإنها تنطوى على فرض باطل سقيم.

ومن حيث تأثير العلة في المعلول فقد يتم مباشرة أو عن طريق واسطة: وفي الحالة الأولى يتعين أن تستمر العلة في الفعل بصورة دائمة وفي جميع الأحوال وهذا ما تكذبه التجربة. وأما في الحالة الثانية فإن الواسطة يمكن أن تكون أيضًا علة تماماً مثل العلة المزعومة.

وأيضًا فإن هذه العلة إما أن تكون لها خاصية واحدة أو عدة خصائص: وفي الحالة الأولى يجب أن تكون فاعلة على الدوام تحت كل الظروف بطريقة واحدة، وهذا ما لا يحدث. فالشمس تارة تحرق وتارة تدفى، دون أن تحرق وتارة أخرى تضى، دون أن تحرق أو تدفى، فهى تؤثر بطرق مختلفة على الأشياء: فتيبس الطين، وتحيل لون الجلد إلى السمرة، وتصبخ بعض الفواكمه باللون الأحمر. وإذن فالشمس حاصلة على خصائص عدة وهذا هو الشق الثاني من تساؤلنا المبدئي، ونحن لا يمكن لنا أن نتصور أن الشمس حاصلة بالفعل على عدة خصائص لأنها ستحرق وتذيب وتيبس كل شيء في نفس الوقت.

وأما القول بأن تأثير الشمس في الأشياء إنما يرجع إلى طبائع الأشياء التي تتعرض لأشعتها، فيعد دليلا على صحة الموقف الشكى، لأن هذا يعنى أن الأشياء ستكون عللا فاعلة إلى جوار الشمس، وبالتالى ستكون العلة الحقيقية هي تماس أشعة الشمس مع الموضوع المتجهة إليه. ولكننا لا ندرك حقيقة هذا التماس: فقد يكون مباشرًا أو غير مباشر وفي الحالة الأولى لن يكون ثمت تماس بل سيوجد اتحاد وتداخل ووحدة بين شيئين. وأما في الحالة الثانية فلن يكون ثمت تماس حقيقي على الإطلاق.

وكذلك أيضًا فسإن الفعل المؤثر والفعل المتأثر، أى الفعل والانفعال أمور غامضة وغير مفهومة. إن الانفعال والألم هو نقبص وحرمان من الوجود على وجه معين، وطالما كان الإنسان سلبيًا فلن يكون موجودًا، مع أن الانفعال ظاهرة موجودة. ومن ثم فالانفعال وجود ولا وجود في نفس الوقت. وهذا تناقض واضح.

وبالإضافة إلى ما سبق فإن فكرة التحول أو الصيرورة تنطوى هي الأخرى على تناقض صريح؛ ذلك أنه من السخف أن نقول إن الطين يصير يبسًا وأن الشمع

يصبح رخوا، لأن هذا يعنى أن كلا من الطين والشمع ينطوى فى طبيعته على صفات متناقضة فى نفس الوقت، وهى اليبوسة والليونة بالنسبة للطين وللشمع.

ومن ثم فإننا نثبت أن ما هو لا موجود موجود، وأن ما هو موجود لا موجود وبذلك ينتغى كل تحول أو صيرورة.

ويفضى بنا هذا إلى إنكار مبدأ العلية ذلك لأن استحالة الصيرورة إنما تعنى استحالة وجود علاقة علية من أى نوع.

### ب- أجربيا":

عاش أجريبا بعد أناسيداموس بقرن واحد تقريبا ولا نعرف الكثير عن كتبه أو آرائه إلا أنه كان يعتنق نفس آراء المدرسة الشكية المنحدرة من بيرون، وعرف هنه أنه أوجز حجج أناسيداموس العشرة في ثلاث نقط رئيسية. وإجريبا يظهر إصرارًا شديدًا في تمسكه بمبدأ النسبية وذاتية أفكارنا بل وتناقضها. وهو يوجعه حملة نقد شديدة ضد الفلاسفة، إذ هم في نظره يثيرون الخلافات وتحتدم بينهم المعارك الجدلية دون أي بارقة أمل في الوصول إلى رأى معين، كما أنهم يستخدمون الفروض بكثرة، ويقعون في دائرى مفرغة. فالرواقيون مثلا يبرهنون على وجود الله عن طريق إثبات كمال العالم، ثم يثبتون كمال العالم بواسطة الوجود الإلهي.

وبالإضافة إلى هذا فهم يستخدمون الاستدلال القياسى الذى لا يمدنا بنتائج يقينية ما دامت كل مقدمة كبرى في القياس تكون نتيجة لقياس آخر سابق على هذا القياس وهكذا إلى ما لا نهاية.

رابعًا: الشك التجريبي:

#### سكستوس امبريكوس":

كان من أواخر الشكاك اليونان وأكثرهم جـرأة، وكـان طبيبًا ذائع الصيت ماهرًا في صناعة الطب، عاش في الإسكندرية حوال عام ٣٠٠ ميلادية.

<sup>(1)</sup> Agrippa

A) Sextus Empiricus

وهو واحد من بين مجموعة من أطباء العصر لجأوا إلى تنظيم التجربة بالتجربة دون معاونة من العقل فسموا لذلك بالتجريبيين. والتجربة عندهم خبرات مستمدة من الحياة العملية ترقى بصاحبها إلى مستوى الحدق والمهارة العملية في موضوع ما، وهذا هو الفن وليس العلم، لأن العلم إنما يقوم على الاستدلال العقلى ومعرفة الماهيات والعلل، وهذه أمور يستحيل على العقل التوصل إليها، فالعلم ممتنع.

لقد هاجم سكستوس العلم لأنه بما تتميز به مبادئه من جلاء ووضوح صلح أن يكون الملجأ الأخير للدجماطيقية وللميتافيزيقا. وهذا الشاك التجريبي لا يكتفي بانكار اليقين في علوم النحو والبيان والموسيقي والفلك فضلاً عن الفلسفة وعلومها، بل هو يصل إلى إنكار اليقين في الرياضيات كالهندسة والحساب مبيئًا كيف أنها تقوم على التناقض، ذلك أننا نجد في الهندسة مشلا تناقضًا أساسيًا: فالخط يعد امتدادًا ومركبًا من نقط غير ممتدة في نفس الوقت. فاليقين إذن ليس ميزة لأي علم من العلوم، ففي الرياضة كما في علم الطبيعة والأخلاق والمنطق كل شيء غامض مبهم مثير للشك والتناقض سواء في النظريات أو في المناهج.

ويمضى سكستوس فى حملته الشكية فيرى أنه حتى بيرون إمام الشكاك قد وقع فى حبائل الدجماطيقية حينما جزم باستحالة اليقين فى مجال الميتافيزيقا المشائية الدجماطيقية السلبية التى تتعارض مع اتجاه المدرسة إلى تعليق الحكم والامتناع عن إبداء الرأى إيجابا أو سلبا.

وقد ترك لنا سكستوس ثلاث مؤلفات: الأول يتضمن موجــزًا لحجـج بـيرون الشكية والثانى يرد فيه على الرياضيين والثالث يفند فيه دعاوى الفلاســفة والمناطقة على وجه العموم.

وقد انتقد المناطقة فبين كيف أن القياس مصادرة على المطلوب الأول وأن الاستقراء الناقص يشتمل على بعض الجزئيات مع أن نتيجته كلية أى شاملة لكل الجزئيات؛ وكذلك فإن الاستقرار التام لا يمكن أن ينطوى على جميع الجزئيات إذ أنها ذات أعداد لا نهاية لها ومن ثم يمتنع البرهان سواء كان قياسا أو استقراءاً.

وعلى هذا فأيا ما قبلنا الحجج والبراهن المؤيدة والمعارضة فى أى موضوع فإننا ننتهى إلى الشك وعدم اليقين، ولهذا يتعين علينا الامتناع عن إصدار أى قرار وتعليق الحكم واليأس من الحصول على أى معرفة ؛ وهذا الموقف السلبى النام لن يعوقنا - على أية حال - من أن نستمر فى ممارسة شئون حياتنا لتحقيق الهدوء والسعادة وهى مطلب أساسى لنا.

ويتم ذلك بأن نسترشد في سلوكنا بالإحساس ودوافعنا الطبيعية وبالقانون والعادات بالإضافة إلى التجربة التي تكشف لنا عن المجرى المألوف للأمور، وبذلك يتمكن الشاك من الاستغناء عن استخدام العقل وأساليب العلم. فهو يكتفى بتلبية نداء الطبيعة، فإذا جاع تناول الطعام وإذا ظمىء شرب، وهكذا في سائر حاجاته الطبيعية مثله في ذلك مثل الناس كافة. ومادام مطالبا باحترام القوانين والعادات وإطاعتها فهو يستجيب لها كما تعود الناس أن يفعلوا، دون محاولة للنظر أو التبرير. وأخيرًا فإن توقعه لأحداث المستقبل إنما يقع عفوًا كأثر من آثار الخبرة المكتسبة دون استناد إلى علم أو يقين عقلى في توقعه بل إلى العادة، كالذي يتداوى من المرض دون معرفة سببه، والذي يتوقع نزول المطر من تكرار ملاحظته للظواهر الجوية، دون معرفة بقوانينها.

وهكذا نرى كيف أن طائغة الشكاك على اختىلاف مشاربهم قد يئسوا من الوصول إلى أى معرفة يقينية، فاستبعدوا العلوم جميعا، وسلكوا في حياتهم سلوك العامة والبسطاء والسنج من الناس دون أية محاولة منهم للفهم أو التعليل أو التفسير بل كانت غاية الحياة عندهم — مثلهم في ذلك مثل الرواقيين والأبيقوريين — تحقيق الهدوء التام والسعادة، وهذه غاية عملية، ولكنهم يختلفون عنهم في اتباعهم طريقا آخر يستند إلى موقف "لا أدرى" قد يصل بالبعض منهم إلى أن يشك في حقيقة ذاته، وحتى في صبغ الشك التي يدلى بها، وهنا يتجه الشك إلى مذهب الاحتمال الأكاديمي الذي أشرنا إليه.

# الفصل الرابع العلم والفلسفة في العصر الروماني<sup>(١)</sup>

#### ١-الحركة العلمية:

بينما كانت تيارات الشك العقيم قد مضت بالفلسفة إلى حالة من الشلل والجمود والتوقف عن النطور بل وعدم التمسك بالقيم الفلسفية النظرية التى أرست دعائمها المدارس اليونانية الخالصة في مرحلتي النشأة والازدهار، نجد من ناحية أخرى أن العلم قد تحرر من الارتباط بالفلسفة — منذ بدأت الحركة العلمية الحقة — عند اليونان في القرن الشالث قبل الميلاد وفي مصر وفي الجزر اليونانية حيث ازدهرت الرياضيات وظهر العلم التجريبي القائم على الملاحظة والتجربة واستمرت الحركة العلمية في طريقها دون معوق حتى العصر الروماني.

وبينما يعزى توقف الفلسفة إلى ما وجه من نقد إلى المعرفة وبصفة خاصة إلى الإحساس والعقل، وكيف أنهما قاصران وعاجزان عن القيام بدورهما كأدوات للمعرفة الأمر الذى يستحيل معه الوصول إلى أى معرفة يقينية - نجد من ناحية أخرى أن الرياضيات قد سلمت - إلى حد ما - من تأثير هذا التيار الشكى الهادم، وأمكن تطبيق الرياضة في مجال الطبيعة فظهرت العلوم الدقيقة. فقولنا مثلا أن الاحتيا أن زوايا المثلث عبر ق لم تكن تدع مجالا لأى شك.

وفى صقلية - حيث تأصلت الثقافية الفيثاغورية - نجد كلا من هكتاس وأرشميدس، يقولان بمذهب فلكى شبيه بما سيقول به كوبرئيق فيما بعد. وكذلك

<sup>(</sup>١) مراجع عامة عن العلم والدين والفلسفة في العصر الهللينستي.

P. Jouget, Trois Etudes sur l'Héllénisme (Le Cair 1944).

A. J. F. Festugière: Les dieux d'Epicure (Pars 1946).

Marrou, Hist. de l'Education de l'Antiquité (Paris 1950).

Sarton, History of Science (Harvard 1959).

Sarton, Galen of pergam (Kensas 1954).

P. Taton, Hist Générale des Sciences (Paris 1956).

فإنه يرجع الفضل الأرشميدس في كشفه لقانون الأجسام الطافية وتأسيسه لعلم الميكانيكا العقلية بنظريته عن الروافع.

وفى هذا العصر نجد ارستارك الساموس — مواطن فيشاغورس — وقد حاول قياس المسافة بين الأرض والشمس، وتكلم عن حركة الأرض حول الشمس التى عرض لها — بطريقة أخرى فيما بعد — سلوقس فى بابل، واتهمه الرواقيون بالإلحاد، ورفضها بطليموس الفلكى — مقدم الفلكيين فى الإسكندرية — ولم تنجح هذه الفكرة إلا فى العصر الحديث حيث انتصر لها كوبر نيق وكبلر وجاليليو.

وفى الجهة المقابلة من البحر الأبيض أسس الإسكندر مدينة الإسكندرية فى عهد النصف الثانى من القرن الرابع قبل الميلاد، وقد أصبحت هذه المدينة فى عهد البطالة، ملجأ للعلم ومركزًا للتجارة العالمية، فقد أنشأوا فيها متحفًا علميًا جامعًا لم يكن له مثيل فى العالم القديم، وقد تقاطر عليه العلماء من كل جنس ترعاهم الدولة وتجزل لهم العطاء. فقد خصصت فى هذا المتحف حديقة لدراسة علم النبات، ومجموعات حيوانية كبيرة يدرسها علماء الأحياء ومبنى خاص للتشريح ومرصد للفلكيين.

وقد أفرد فيه أيضا جناح للمكتبة الضخمة التى كانت تضم زهاء سبعمائة ألف كتاب فى القرون الأولى لظهور المسيحية، وكانت مركز دراسات الأدباء والنحويين والفلاسفة والمؤرخين والعلماء على سائر طوائفهم. وفى هذه المكتبة وضع أقليدس عام ٢٩٠ ميلادية كتاب "مبادىء الهندسة" ورسائله العلمية الأخبرى ومنها رسالة "البصريات". وكان من مشاهير علمائها فى عهد بطليموس فيلادلفوس، العالم الفلكى الجغرافي المؤرخ أرتوستين الذى قام بأبحاث عديدة فى الفلك والجغرافيا وهو أمين لمكتبة الإسكندرية. وكذلك ألف بطليموس الفلكى كتاب "المجسسطى" فى هذه المكتبة، وقد ظل العالم معترفا بهذا الكتاب فى مجال علم الفلك إلى عصر كوبرنيق، كما ظلت جغرافية بطليموس تدرس فى أوربا زهاء أربعة عشر قرنا، وقد عرفنا عن طريقها كروية الأرض وقطبيها ومحورها وخط الاستواء والدائرتسين القطبيتين واختلاف مناخ الأقاليم على سطح الأرض، وكذلك أوجه القمر.

وعلى الجملة فقد عرفت الإسكندرية في هذه الفترة الأخيرة من العصر الهللينستى نشاطًا علميًا ملحوظًا ظهرت فيه وجوه علمية عديدة غير ما ذكرنا من أمثال أبوللونيوس وأرستيل وتيموكاريس ثم جالينوس الطيب وهيرون من أمثال في الميكاتيكا العملية وغيرهم كثيرون في مجال الكيمياء والموسيقى الخ.

ويلاحظ من ناحية أخرى أن الدراسات الفنية والأدبية قد تطورت بفضل رعاية البلاط الملكي البطلمي – وأصبحت علوما توفر عليها علماء متخصصون، ووراقون ينسخون الكتب لنشرها في العالم اليوناني آنذاك، ومترجمون ينقلونها إلى اللغات الأجنبية غير اليونانية، بل لقد ترجمت التوراة إلى اليونانية.

وأخيرا فإن التقاء شعوب العالم القديم بعد فتوح الاسكندر كان لمه أثره في قيام جدل لاهوتي بين أصحاب الأديان المختلفة: فلقد واجه الدين اليوناني القديم أديانا أخرى مثل البوذية، وعبادة آمنون في مصر والدين اليهودي وأخيرا المسيحية التي كانت آخر حركة دينية واجهها الهللينيون في العصر القديم.

وكان لهذا كله أثره في نشأة علم اللاهوت المقارن وفي ظهور تلفيقية دينية مهدت الطريق للمسيحية.

#### ٢- الفلسفة والنزعة التلفيقية:

فى هذه الغترة المتأخرة من العصر الهللينستى وفى القرنين الأول والثانى للميلاد بالذات يجد المؤرخ صعوبة بالغة فى تتبع تيارات الفكر نظرا للغموض الذى يحيط بكثير من المدارس والمواقف بعد أن استحكمت النزعة التلفيقية، وأصبح الجميع يعيشون على التراث القديم يشرحونه ويجمعون ما تفرق منه. وهكذا الحال دائما فى عصور الظلام والاضمحلال الفكرى. وقد كان هذا الجمود الفكرى سببا فى توجيه نظر الهلينستيين إلى ضرورة العودة إلى أفلاطون وأرسطو لكى يملأوا الفراغ الكبير الذى كان من أهم أسبابه نضوب الابتكار وانطفاء جذوة العبقرية اليونانية الخالصة، وهكذا اتجه المفكرون فى هذه المرحلة الأخير إلى القطبين الكبيرين وعكفوا الخالصة، وهكذا اتجه المفكرون فى هذه المرحلة الأخير إلى القطبين الكبيرين وعكفوا على شرح آثارهما والتعليق عليها ومحاولة التوفيق بينهما. ولم يعنوا كثيرا بمناقشة آراء الفيلسوفين الكبيرين ونقدهما، بل لقد جمد الفكر الفلسفى ووقف عند أفكار ثابتة لا مناقشة فيها عن الكون وتخطيطه وتأثير السماء على مصير الأحياء على

الأرض، وكذلك استمر تعليم العلوم النظرية بل لقد أصبحت الفلسفة نوعا من الجدل والبيان، وبذلك أعادوا — في هذه الفترة — إلى الأذهان أسلوب السفسطائيين الجدلى. وقد تركز اهتمام المفكرين حينذاك على الأخلاق والدين. وأصبح الفيلسوف مرشدًا روحيا ومحررًا للوجدان، فالفلسفة — عندهم — لم تكن ميدان البحث عن الحقيقة لذاتها، بل كانت طريق تحصيل السعادة بالوصول بالنفس إلى الهدوء والسكينة، وقد لا حظنا في الفصول السابقة كيف كان هذا هدفا أساسيا عند كل الدارس الهلينستية. ويعرف ألبينوس (Albinus) الفلسفة في كتاب عن "موجز فلسفة أفلاطون" بأنها الرغبة في الحكمة والعمل على خلاص النفس وتركها للبدن وتوجيهها نحو المعقولات والموجودات الحقة". فليس المهم هو أن تعرف الحقيقة بل أهم من ذلك كثيرا أن تستخدم ما تعرف ليبلغ بك إلى السعادة وهي السكنية المطلقة والطمأنية التامة للنفس.

ونجد في هذا العصر طائفة الشكاك إلى جوار الرواقيين ثم الأفلاطونيين وأخيرًا أرسطو وقد سبقت لنا الإشارة إلى الشك المتأخر وإلى الرواقيين المتأخرين.

ومن أهم الرواقيين في هده الفترة: سنيكا وابكتيتوس ومرقص أوريللوس ولكن هؤلاء. الرواقيين الذين لعت أسماؤهم في العصر الروماني لم ياتوا بجديد في مجال الفكر الفلسفي الرواقي بل لقد جهدوا في إظهار البراعة الجدلية والبيانية للتأثير على الناس واستثارة مشاعرهم، متخذين من الفلسفة طريقا ووسيلة للتطهر لبلوغ حالة هدوء النفس وسعادتها الأمر الذي كان شائعا ومشتركا بين سائر المدارس القلسفية في هذه الفترة على اختلاف منازعها كما سبق أن ذكرنا.

وقد شهدت هذه الفترة الأخيرة من العصر الهللينستى حركمة إحياء مذهب كل من أفلاطون وأرسطو بصورة تتفق مع روح العصر ونزعته التلفيقية، وكمأن الروح اليونانية أرادت أن تعطى النفس الأخير لحضارة في نزعها الأخير وكانت هذه الروح هي التي منحتها البداية والدفعة الأولى القوية.

أما من ناحية مذهب أفلاطون فقد تعاون الأفلاطونيون في القرن الثاني الميلادي على شرح نصوص المحاورات والتعليق عليمها بطريقة تمزج بينها وبين التراث الهللينستي المعروف حينئذاك، وكان ألبينوس Albinus من أشهر هؤلاء

الشراح فى أواسط القرن الثانى للميلاد وكذلك نومينيوس Numenius. وقد ظهرت فى هذا العصر أيضا الفيثاغورية الجديدة المسبعة بالأفلاطونية، فقد شرح أتباعها محاورة تيماوس لأفلاطون مستندين إلى آراء شرقية ويونانية.

وقد ظهرت أيضا مواقف دينية فلسفية مشبعة بالروح الأفلاطونية تمثلت في آراء فيلون اليهودي، وكذلك شهد القرن الثاني ظهور حركة المدافعين أن عن الدين السيحي بعد انتشار المسيحية، وقد وجدت هذه المواقف الدينية في أسلوب أفلاطون الروحي متنفسا لها مع ما كان سائدا من أديان شرقية مستترة مشل دين الإله مثرا Mithra وكذلك المذاهب الغنوصية (٢) التي كان لها تأثيرها الكبير في ثقافة العصر بما كانت تتضعنه من آراء فلسفية حول الكون وتخطيطه ومصير الإنسان وخلاصه.

ويلاحظ من ناحية أخرى أن هذا التيار الأفلاطوني لم يلبث أن تداخل وامتزج مع هذه المذاهب والأديان الشرقية بالإضافة إلى آراء المدارس اليونانية الأخرى لكي تتكون من هذا كله عناصر البناء التلفيقي لمذهب الأفلاطونية المحدثة الذي ظل سائدا في المرحلة الأخيرة من العصر الهللينستي حتى تم إغلاق مدارس الفلسفة في أوائل القرن السادس الميلادي كما سنرى في الفصل القادم.

وفى القرن الثانى للميلاد نشهد أيضا عودة الأرسطية، فمنذ أن نشر أندرونيقوس الرودسى كتب أرسطو حوالى سنة م ق. م ظهرت حركة تستهدف دراسة كتب أرسطو ومحاولة فهم مراميها الدقيقة. وظهر بعد هذا عدد من الشراح الكبار، ومنهم أدراستوس Adrastus في عسهد الإمبراطور هادريان، شم الإسكندر الأفروديسى في نهاية في القرن الثاني للميلاد. وقد شرح الإسكندر كتب أرسطو ولا سيما كتاب النفس، وحينما اطلع على تفسير ثيوفراسطس للنص الأرسطى الخاص بالإدراك العقلى وقوى النفس العاقلة في هذا الكتاب، اعترض عليه، واستبدله بتفسير أستاذه أرستوكليز Aristoclés الذي قال بأربعة عقول: عقل بالقوة أو بيولاني وعقل مكتسب وعقل بالفعل وعقل فعال مفارق وإلهي.

<sup>(</sup>۱) نجد منهم جستين Gustin، وتاتيان Tatim وإيربنيه

وبالإضافة إلى هؤلاء الشراح الأرسطيين نجد أيضا شراحا آخرين لأرسطو مثل فورفوريوس pfophyre تلميذ أفلوطين ومؤرخ حياته وآثاره وصاحب كتاب "إيساغوجي" أى المدخل إلى مقولات أرسطو. وكذلك نجد كلا من تاسلطيوس Themestius في النصف الثاني من القرن الرابع المسلادي وسمبليقيوس Simplicius وشروحه على المقولات وكتاب الطبيعة وكتاب السعاء.

وأخيرًا نجد عددًا من الشراح السريان والبيزنطيين من أمثال يوحنا النحوى jean Philopon الذي عاش في أوائل القرن السادس الميلادي.

## ٢- فيلون السكندري والثقافة اليهودية:

انتشر اليهود في وسط العالم الهلليني واندمجوا فيه، وأصبحت اليونانية لغتهم لدرجة أنهم اضطروا إلى ترجمة التوراة إلى اللغة اليونانية بعد أن نسوا لغتهم العبرية. ويقال إن فيلون حينما ذهب ليشكو إلى الإمبراطور كاليجولا سوء معاملة الحاكم الروماني لمصر، لليهود كان يقرأ التوراة في ترجمتها اليونانية المسماة بالسبعينية لجهله بالعبرية. وكانت هذه الترجمة قد قام بها سبعون عالما من علماء اليهود في الإسكندرية في عهد بطليموس الثاني فيلادلفوس ٢٨٥ — ٢٤٦ ق. م.

وقد شرح فيلون التوراة باللغة اليونانية، وكان قصده من وراء ذلك أن يوضح لليونانيين أن كتاب اليهود المقدس يتضمن فلسفة أسمى وأقدم من فلسفتهم، وكان اليهود يؤولون التوراة تأويلا رمزيا، ويستخرجون منها مذهب أفلاطون قائلين بأن أفلاطون لم يكن سوى موسى يتكلم باللغة اليونانية، ولم يكتف اليهود بدراسة التوراة وشروحها اليونانية التي جاءت على نسق شروح اليونان الرمزية على هوميروس، بل لقد أقبل شبابهم على تعلم الفلسفة اليونانية والعلوم البحتة باللغة اليونانية وبذلك أصبحت للجالية اليهودية بالإسكندرية مكانة ثقافية كبيرة في العصر الهللينستي المتأخر.

ومما هو جدير بالذكر أن تأويل اليهود الرمزى للتوراة كان يدور حـول قصة نفس تدنو من الله أو تبتعد عنه بقدر ما تبتعد أو تدنو من الجسد، ويقص لنا الفصل الأول من سفر التكوين -- حسب ما يقول به المفسرون -- قصة عقل خالص خلقه الله ثم خلق على مثال هذا العقل، عقلا أقرب إلى الأرض وهو آدم ومنحه الحس أى

حواء سندًا ومعاونة ضرورية له، فطاوع العقل الحس وانساق وراء اللذة أى الحية. أما الغصول الباقية من سفر التكوين فهى ترسم طريق العودة الذى يجب أن يسلكه الإنسان لكى تعود ذاته فتصبح روحا خالصا، وهذا الطريق يمر بمقام كل من يعقبوب وإبراهيم وإسحق أو الزهد والتعليم والمعرفة الإلهامية على التوالى.

### فيلون(١) (٤٠ ق. م – ٤٠ ميلادية)

يعد فيلون أكبر ممثل للفكر اليهودى في العصر القديم، وكان من بين الذين تأثروا بالتيار الأفلاطوني في الفلسفة — ونجد شرحه الرمزى الضخم على التوراة يموج بالأفكار الأفلاطونية المختلطة بالآراء الفلسفية الأخرى: الميتافيزيقية والأخلاقية والطبيعية والجدلية، هذا بالإضافة إلى مقتطفات أدبية متراكمة بدون أى ترتيب أو تنسيق أو تحديد لمعانى الألفاظ أو ربط بين الأفكار بحيث يصعب على قارئه أن يتلمس خطأ واضحا يسمح بالصياغة المذهبية، ومع هذا فقد أمكن إلى حد ما ستخلاص بعض الأفكار من هذا الخليط التلفيقي الضخم.

والفكرة الأساسية عند فيلون هى فكرة إله متعال مفارق للعالم وخالق له، عديره عن بعد، إذ أنه إنما يمارس عنايته به عن طريق الوسائط، وكذلك فإن النفس لا تعرف عنه أو عن صفاته شيئاً إلا عن طريق هذه الوسائط، التي تفصل بيننا وبينه، وهي لا تبلغه إلا عن طريقها، ولكل وسيط دور يؤديه، وتتفتت الوسائط نزولا إلى موجودات تتفاوت في أنواعها.

والكلمة Logos هى الوسيط الأول، وهى ابن الله، الذى يرى فيه نموذجا للعالم والذى يخلق العالم بواسطته، وتليه الحكمة ثم رجل الله آدم، ثم الملائكة فنفس الله وأخيرًا القوات Les Puissances، وهى أعداد كثيرة من الملائكة والجن الهوائية والنارية التى تنفذ الأوامر الإلهية.

وتبدأ النفس الإنسانية رحلتها في العودة إلى مقام الألوهية بعد إدراكها لزوال المحسوسات وبطلانها (وقد استخدم فيلون حجج أناسيداموس للاستدلال على

Philon, Allégories des Saintes Lois, edit. et trad. Par Brehier, paris 1908 — (1) E. Brehier, Les idées philosophiques et religieuses de philon d'Aexandrie, Paris 1924 — J.Daniélou, philon d'Alexandrie, paris 1958.

ذلك) فتعكف على العبادة والنسك والتطهر، ولا تلبث أن تنقل من وسيط إلى آخر حتى تصل إلى الوسيط الأول أى كلمة الله، ثم ترقى بعد ذلك فتبلغ مقام الله بالذات وتتحد به فيكون علمها به هو عين اليقين الذى يصل إليه الصوفية والعارفون فى حال الجذب والاتحاد بالله.

وعلى هذا فإن الحكيم حينما يصل إلى هـذا الحـال أى حينما يصبح عقـلا مفارقا يكون بدوره وسيطا جديدا ينضم إلى طائفة الوسطاء التى ينبغنى على النفوس الأخرى أن تعبرها للوصول إلى الله، وكذلك أيضا يصبح العـالم نفسه الذى ينعكس فيه النظام الإلهى وسيطا آخر في طريق عبور النفوس إلى الله.

ومما لا شك فيه أننا نرى هنا بوضوح تأثير التعاليم الغنوصية والهرميسية التى ذاعت فى مدرسة الإسكندرية وكان لها تأثيرها الكبير على مدارس الفلسفة فى ذلك العصر. ومنهج فيلون فى شرحه على التوراة فضلا عن أنه أفلاطونى النزعة كما يبدو فى وصفه لرحلة النفس إلى الله وربطه للنفوس بعالم الألوهية إلا أنه يستعير من المذاهب السابقة فكرة الوسطاء بين النفس والله، تلك الفكرة التى ستكون ركيزة أساسية فى مذهب أفلوطين، على الرغم من أن تطور مذهب أفلاطون فى الأكاديمية سيكون أساسًا للقول بصدور العقول الوسيطة عن الواحد على ما سنرى فى الفصل القادم.

غير أننا نجد عند فيلون قدرا من الغموض في تصويره للألوهية ، من حيث أنه يجمع في مذهبه بين تصورين للإله: إله ذو علاقات مستمرة ومتعددة ولا سيما مع الإنسان ، يحبه ويرعاه وسيانده ويثيبه ويعاقبه ، وهو إله ذو طابع سامي Semetic ونجد صورة له عند الرواقيين أيضا.

وصورة أخرى لإله متعال لا تربطه بالإنسان صلة ما ولا تدركه سوى الأرواح المفارقة في حال الجذب أو الخروج extase، وهذه الفكرة عن الله هي التي سادت فيما بعد في الفلسفة الأفلاطونية المحدثة وفي الفيثاغورية المحدثة، فكرة إله معقول ومتعال يمثل - إلى حد ما - الطابع اليوناني الخالص في فكرته عن الله.

أما فكرة الإله القريب الصلة بالإنسان والمحب لــه فـهى التـى بشـرت بـها المسيحية في وسط العالم الهللينستي عند ظهور السيد المسيح.

# الفصل الخامس العلم والفلسفة في العصر الروماني (نابع) أفلوطين والأفلاطونية المحدثة

# أفلوطين (۱) Plotinus ۲۷۰ – ۲۰۶

ولد أفلوطين في ليتوبوليس بمصر العليا وبها تعلم القراءة والكتابة والحساب ثم ارتحل منها إلى الإسكندرية حيث تتلمذ على أساتذتها، وكان قد قدمه صديق إلى أمونيوس سكاس مؤسس الأفلاطونية المحدثة في الإسكندرية ورحب به ووجد فيه مطلبه فلازمه أحد عشر سنة. وكان أفلوطين يريد التعرف على الأفكار الهندية والفارسية، فانتظم في الحملة الرومانية على الفرس ولكن الجيش انهزم في العراق ففر أفلوطين إلى أنطاكيا ومنها إلى روما عام ٢٢٤ م وأسس فيها مدرسة انضم إليها أفراد من مختلف الشعوب والمهن، فكان منهم الأطباء والخطباء والشعراء والشيوخ (Senates) بل لقد كان الأمبراطور جاليان والأسبراطورة سالونين من بين تلاميذ المدرسة.

وأصبحت المدرسة ملتقى صفوة المثقفين فى العالم الرومانى حينذاك، تناقش فيها ثمرات الثقافة الرومانية فى العلم والفلسفة والأدب، هذا إلى ما كانت تتميز به من طابع روحى تطهرى عميق، الأمر الذى جعل منها محفلا دينيًا وثنيًا يقف موقف المعارضة الشديدة للدين المسيحى الجديد، ويقدم لأتباعه دينا فلسفيا يحل أقانيمه الثلاثة: الواحد والعقل والنفس محل الثالثوث الأقدس المسيحى رغبة منه

Armostrong, The Structure of The Intelligible World

(ا)راجع

in the Philosophy of plotinus.

E. Bréhier, La philosophie de Plotiu, Paris 1938.

M. de Gandillac, La sagesse de Plotin' paris 1952.

Inge, The Philosophy of Plotinus. London 1918.

Vacherot, Hist, Critique de l'école d'Aleaandrie.

whittaker: The Nbeoplatonism. 1918.

فى استمرار اجتذاب المثقفين بعيدا عن المسيحية بما يقدمه لهم من غذاء عقلى وروحى صوفى متناسق.

ولم يبدأ أفلوطين في الكتاب إلا بعد سن الخمسين، وجساءت كتاباته على هيئة رسائل وهي صورة لعرضه التعليمي الشغوى، وكان قوام هذا التعليم شرحا على نص لأفلاطون أو أرسطو أو قضية رواقية، أو رد على فكرة غنوصية.

وقد بلغ مجموع رسائله أربعة وخمسين رسالة قسمها تلميذه فور فوريوس بعد وفاة معلمة عام ٢٧٠م إلى ستة أقسام، وضع في كل قسم منها تسع رسائل فسميت بالتساعات Enneades ().

وتتناول التساعية الأولى الإنسان والثانية والثالثة العامل المحسوس والرابعة النفس والخامسة العقل والسادسة الوجود أو العالم العلوى.

وتدور التاسوعات حول فكرة رئيسية هي فكرة وحدة وجود صدورية، وأفلوطين يصور العالم كنوع من الفيض التدريجي للحياة الإلهية التي تنبثق أصلا عن الواحد ثم لا تلبث أن تعود إليه الحياة فتمتص في ذاته كهدف نهائي للوجود. وفي نطاق عملية الفيض التي تأخذ في الانتشار ثم تتراجع فتصب في الوجود ثم العقل الفائض عنه ثم النفس الفائضة عن هذا العقل وأخيرًا نجد المادة وهي آخر مراتب الوجود نزولا من الواحد، وبهذا يكون لدى أفلوطين ثلاث درجات للوجود هي: العقل والغش والخسم وفوقها الواحد.

أما وسائل امتصاص هذه المراتب وعودتها إلى الله فهي: الإدراك الحسى، والاستدلال العقلي وأخيرًا الحدس الصوفي.

## أسس مذهب الصدور عند أفلوطين:

يعرف مذهب أفلوطين بأنه تفسير للوجود بحسب مبدأ الصدور. وعلى أساس هذا المبدأ نلاحظ أن ثمت تصورًا مزدوجًا للحقيقة أحدهما متعلق بالنفس. فالعالم عنده ينقسم إلى مراكز طاهرة وأخرى دنسة تمر بها النفس خلال رحلتها إما

<sup>(</sup>١) ترجمة التاسوعات لإميل برييه

صعودًا أو نزولا وعلى ذلك فحياة النفس الداخلية مرتبطة أوثق الارتباط بالمقمام الذى تستقر فيه.

أما الوجه الآخر لهذا التصور المزدوج للحقيقة فهو تصوره الكون على أنه مؤلف من سلسلة من الصور يتعمد اللاحق فيها في إيجاده على السابق وأن هذه السلسلة يمكن أن تكون موضوعا لتفكير عقلى.

ويبدو أن الفكرة الموجهة في مذهب أفلوطين هي الكشف عن التطابق بين هذين التصورين أي أن تؤكد قيمة المعقولية من الناحية الدينية أو الروحية.

ويمكن تفسير ذلك بدراستنا لنظرية الصدور عند أفلوطين. ففي هذه النظريسة نجد أن الموجودات جميعها يعتمد كل منها على الآخر ويستند إليه في عمليه الصدور "Procession".

وقد ذاعت فكرة الصدور عند المسلمين والمسيحيين في القرون الوسطى فيما بعد. وهي فكرة تكونت كنتيجة لتطور مذهب أفلاطون في الأكاديمية وكنتيجة لتعاليمها الشفوية وربما جاءت بتأثير نظرية الوسائط الغنوصية.

ويبدو أن فلسفة أفلوطين كلها تسدور حول نظرية فلكية عن عالم السماء الحسى قائمة على تأملات أيدوكس فى القرن الخامس، وتذهب هذه النظرية إلى أن السماء مركبة من أفلاك مركزية، والفلك الذى تصدر عنه أكبر الأشعة يحتوى على الثوابت، أما الأفلاك التى تقل عنه قوة الشعاع فإن كلا منها يشتمل على كوكب سيار. وفى هذا التصور للسماء المحسوسة نجد صورة متقنة دقيقة تجعل الحركات والضرورة فى عالمنا تجرى حسب قواعد معقولة؛ وعالم كهذا لا بد أن يكون أزليا تتعاقب فيه الأدوار الواحد بعد الآخر.

وقد دافع أفلوطين ومدرسته عن هذا التصور الفلكى للعالم<sup>(۱)</sup> وانتقد الآراء المعارضة للرواقيين والغنوصيين، وكذلك دافع عن قدم العالم وأوليته، وأفلاطون في تيماوس لا يتكلم عن حدوث العالم ولكن طريقته في العرض هي التي توحي إلينا بأنه يبشر بهذا الرأي.

<sup>(1)</sup> التاسوعة الثانية - المقالة الأولى.

وينتج عن هذا التصور للعالم أمران:

١- نظرة معينة إلى مبادىء هذا العالم.

٢- نظرة معينة إلى علاقة هذه المبادئ، بعضها ببعض وإلى علاقتها بالعالم
 المحسوس.

أولا: أما من حيث المبادى، فإننا نرى أن العالم المحسوس نظام معين متحقق فى المكان والزمان، فيجب إذن أن يكبون مبدأ هذا العالم نظاما معقولا ثابتا، يحتوى على سائر العلاقات والتنظيمات التى نراها فى العالم المحسوس، ولكن بصورة أزلية تتفق مع طبيعة العقل الخالص.

وهذا المبدأ هو الصادر الأول في ميتافيزيقا أفلوطين وهو العقل فهو إذن نظام معقول. في هذا العالم نجد "مثل العالم المحسوس" ففيه أرض ولكنها غير مهجورة: أرض حية ليست كأرضنا وبحر وسماوات ليست كما رأينا، وحيوانات ليست كحيوانات هذه الأرض؛ ولكن ما في هذا العالم له نظير ونسخ في عالمنا الأرضى.

فليس العقل أو العالم المعقول شيئا سوى العلم بالعالم المحسوس متحققا في أقنوم سابق على العالم المحسوس وهذا العالم المحسوس تقليد له.

ويجب أن نضع فوق كثرة المعقولات في العالم المعقول، وحدة تتمثل فبي الواحد المطلق، ولما كانت الكثرة لاحقة للوحدة، والواحد سابق عليها وهو أكثر منسها علوًا وهو الأول والمبدأ الذي تصدر عنه سائر الموجودات، فيجب أن يكون هناك وسيط بين العقل والحس لكي يتحقق النظام في المادة هذا الوسيط هو النفس وهي الأقنوم الثالث أي الوسيط بين العالم المعقول والعالم المحسوس.

ومن هنا تكونت الأقانيم الثلاثة: ففي قمة الوجود الواحد ويصدر عنه العقل وعن العقل تصدر النفس الكلية.

وكل واحد من هذه الاقانيم يتضمن الموجودات بطريقة ما.

فالواحد يتضمن كل شيء دون تمييز، والعقل يتضمن الموجودات جميعا وهي فيه متماسكة، وكل واحد منها يشمل سائر الموجودات الأخرى جميعا.

وفى النفس تتمايز الموجودات بعضها عن بعض حتى تصل إلى درجة التشتت والأنتشار في العالم المحسوس.

ثانيًا: تناول إذن الناحية الثانية لتصور أفلوطين للعالم. وهي المتعلقة بعلاقة الأقانيم بينها وعلاقتها بالعالم المحسوس: لما كان الصدور ضروريا فإنه لا مجال لوصف هذا الصدور كما لو كان فعلا حرًا كما تختار الإرادة أحد الطرفين، الصدور هنا هو تحقق المعلول عن العلة بالضرورة، فالإمكان هنا ليس كإمكان العقل الحر ولكنه إمكان واجب التحقيق على نحو معين.

ولا يجب أن نفهم من هذا أن الإمكان يسمح لنا بأن نتحدث عن إيجاد في الزمان أى حدوث للأقانيم أو للموجودات، الواقع أن فعل الصدور خارج الزمان فالعالم قديم الأزلى.

#### الوحدة والكثرة:

ولكن ما علة هذا الصدور؟ إذا كان الواحد كاملا وخصب الوجود فلماذا إذن يتجه إلى الإيجاد أو بمعنى آخر ما سبب صدور الكثرة عن الوحدة؟

هذه هسى المشكلة التى حلها بارمنيدس بأن ألغى الكثرة أصلا وأثبت الوحدة، أما أفلاطون فقد حاول أن يحلها عن طريق المثل الرياضية ولكنه لم ينجبح، وقد شعر أفلوطين بهذه الصعوبة فاستعمل الصور الرمزية والتشبيهات الشعرية لكى يعبر عن حقيقة هذا التكثر وسببه فهو يقول لنا.

"إذا كان هناك موجود آخر بعد الواحد. فيكف صدر هذا الموجود عن الواحد؟ فليس هذا الموجود سوى شعاع صادر عنه، شعاع يفيض منه، وهو (أى الواحد) باق في ثباته الأزلى، كما تصدر الأشعة عن الشمس مع ثبات الشمس، وتتشبه الموجودات به، وكما تصدر الحرارة عن النار والبرودة عن الثلج والروائح عن المشمومات وهي تصدر عنها كآثار تجاورها؛ وهكذا فإن الواحد تغيض منه الموجودات وتنعم بجواره".

وعندما يصل أى موجود إلى كماله يلد موجودا شبيها به، فالموجود الأكثر كمالا وهو الخير بالذات يبقى ثابتا وتصدر عنه الموجبودات كما تغيض الأشعة عن الشمس.

يقول أفلوطين "تخيل نبعا مائيا لا مصدر لمائه، وهذا النبع يوزع مياهه على الأنهار كلها ولكن مع هذا لا ينضب ما يحتويه من ماء أبدًا ولا تتحرك مياهه أو

يتعدل مستوى الماء فيه نتيجة لهذا التوزيع، بـل يبقى ساكنا وفى مستوى واحد دائمًا، هذه الأنهار الصادرة عنه تتجمع أولا عند الخروج منه فـى مجـرى واحـد ثـم تبدأ فى التفرق فيأخذ كل منها طريقه الجزئى الخاص به"(۱).

هذه صورة رمزية للحدس الأصلى للوجود ولفعل الفيض الضرورى، حدس ينصب على حياة الوجود الدائم الخصوبة والحركة، يكون الواحد فيه مصدرا لكل الموجودات ولكنه ليس واحدا منها على التحديد، وفي العقل تكثر الأشياء العقولة وهي موجودات مرجعها إلى الواحد الذي يتصوره أفلوطين كنقطة رياضية منعا لتكثر ذاته. وهذا العقل وهو الصادر الأول هو الذي يتضمن علم الواحد وموضوعات معرفته (۱).

وفى أسفل الوجود نجد العالم المحسوس وهو الانعكاسات الخافتة لأضواء المعقولات، انعكاسات تتحدد بالمكان وتكون منفصلة عن بعضها.

يبدو إذن أن المحرك في عملية الصدور هي تلك الحياة الروحية التي تنتشر باستمرار؛ فقد بينا أن أفلوطين يتصور العالم ومراتب الصدور فيه على أنها مراكز تنتقل النفس من الواحد منها إلى الآخر في رحلتها إلى الواحد أو منه. إذن فالتصور الميتافيزيقي للوجود مرتبط أشد الارتباط بالتجرية الباطنية في الحياة الروحية، فالحقيقة الميتافيزيقية هي الحياة الروحية متخذة صورة أقانيم فليست الأقانيم وحدات معقولة منفصلة، بل هي كالنقط في الخط المستقيم تندمج في الخط لتعبر عن الوحدة والاستمرار، و أن التجربة الباطنة هي التي تظهرنا على هذا الاستمرار وهذه الوحدة.

فالحقيقة الميتافيزيقية إذن هي نفسها الحياة الروحية معتبرة كأنها موجبودة في ذاتها وبذاتها.

ويتم الضدور باتجاه الأقنوم اللاحق نحو السابق الذي يعلوه.

<sup>(</sup>١) التاسوعة الثالثة -- مقاله ٨.

<sup>(1)</sup> التاسوعة السادسة - مقالة ٩.

أما العقل وهو الصادر الأول فهو تركيز للأشعة الصادرة عن الواحد، وباتجاه هذه الأشعة نحو الواحد تشتهيه وتتحرك نحوه، هذا الاشتهاء تكون نتيجته فيض النفس الكلية.

تغيض هذه النفس الكلية نفوسًا جزئية دون أن تنقسم، وتاتى الشخصية أو الفردية من الجسد، والنفس الكلية هي التي تفيض منها هيولي العالم والأصول البذرية أي الصورة التي تتشكل بحسبها الموجودات وفقًا لنماذجها في العقل الكلي، فهي إذن تقوم بعمل الصانع عند أفلاطون.

منهج أفلوطين الجدلى: تبين لنا من استعراضنا المبدئي للخطوط الأساسية لمذهب أفلوطين أنه يستمد أصول منهجه من أفلاطون، إذ هو يطبق المنهج الجدلى على نظرية الصدور، فيستخدم الجدل الصاعد ليكتشف وحدات العالم المعقول ثم يصعد منها إلى الخير بالذات، ثم يعود ثانية فيمر على هذه المعالم عن طريق الجدل النازل.

1— الجدل الصاعد: تتجه النفس إلى كثرة المحسوسات فترى أن هذه الكثرة لابد أن يكون من ورائها مبدأ منظم لها: فالجيش والجوقة — كما يقول — لا توجد هكذا بل لا بد لهما من مبدأ موحد وقيادة تسبغ عليهما الوحدة، فالوحدة إذن أعلا من الكثرة. تتجه النفس صاعدة للبحث عن الوحدة فتفحص عنها في سائر الموجودات الحسية؛ لكنها لا تعثر عليها فتصعد إلى النفس الكلية فترى أن هذه النفس هي التي تسبغ الوحدة على الموجودات المتكثرة في عالمنا هذا، فعلة النظام إذن في الجسم أو في العالم الحسى وموجوداته هي نفس كلية منبئة في العالم وهي أكثر وحدة من النفوس الجزئية. على أن النفس الصاعدة حينما تصل إلى التحقق من وجود نفس كلية لا تلبث أن تكتشف فيها بعد ذلك قوى متعددة، منها قوى استدلال واشتهاء وإدراك، فعلى الرغم من أن النفس الكلية موجود واحد وهي التي تدخل الوحدة في الموجودات، إلا أنها ليست هي الوحدة إذ أنها تشارك في الوحدة فحسب أي أنها تقبلها من فعل موجود آخر، فتتجه النفس صعودًا للبحث عن هذا الموجود الآخر الذي هو أسمى من النفس الكلية، وهي تتجه إليه طلبًا لوحدتها

ويوجد فوق النفس الكلية العقل الكلسى، وهذا العقل تكتشف فيه النفس جميع مثل الأشياء التى تكلم عنها أفلاطون. فالعقعولات إذن مترابطة متضامنة داخله فى العقل الكلى، وهو ما يمكن أن نسميه بالعالم العقول بالإضافة إلى الواحد الذى يعلوه. كيف تكتشف النفس إذن الواحد؟ -- تجد النفس أن العقل الكلى فى ذاته لا يمكن أن يكون عاقلا ومعقولا فى نفس الوقت أى لا يمكن أن يكون هو المذى يعقل موضوعات تعقله، لأن ذلك يوجد ازدواجا فى ذاته، وقد قلنا إنه بسيط فيكون إذن له موضوع أسمى وأرفع منه فترتقى النفس إلى الواحد بالذات الذى هو قبل العقل الكلى، وهو ليس عقلا، وهو علة كل شىء، فيجب أن ينتفى لديه فعل التعقل والفهم -- أى تعقل ذاته وسائر الأشياء.

وإذن فقد وصلت النفس عن طريق المنهج الصاعد إلى المبدأ الأول إلى الخير إلى الواحد — عند أفلوطين نقطة رياضية ذات بساطة هندسية فهو مفرغ من كل محتوى إذ هو نبع نورانى. ويعطينا أفلوطين صورة حسية ترمز إليه وهى صورة النبع الدائم التدفق والذى ينبثق منه الماء باستمرار فى عدة اتجاهات ومع ذلك فيلا ينضب معينه. وكذلك هو — حسب تشبيه آخر — الشمس أو قرص الشمس الذى تنبعث منه الأشعة باستمرار دون أن ينتقص منه شىء. أما صدور الأشعة عنيه وهي المخلوقات فلم يكن بإرادته، بل تم ذلك بالضرورة، وإذن صدور الموجودات عنه صدور ضرورى. وذلك على حسب مبدأ أفلوطين الذى يقول فيه إن الموجودات الكاملة تلد أو تصدر منه الخير بالذات تغيض عنه الموجودات بالضرورة لأنه خير بالذات و لأن الجود من صفات الخير، فجوده اقتضى وجود الموجودات. فالوحدة والخير له والجود هي أساس الصدور الفرورى للموجودات.

وقبل أن نعود فنكتشف مرة ثانية وحدات العالم عـن طريـق الجندل النـازل نتعرض للواحد عند أفلوطين.

# كيف يفسر أفلوطين الواحد:

يقول أفلوطين إن الواحد واحد من أنحاء عدة فهو واحد في ذاته وهذه هي وحدة الذات أي أن ذاته فير من منقسمة إلى أجزاء، وهو واحد أي لا يتعدد أي

ليس اثنين أو ثلاثة وهذه هى الوحدة الرياضية وهو واحد أيضًا لأنه لا تتمايز فيه الصفات عن الذات وهو واحد أيضًا لأنه لا اثنين فيه من حيث وجبود فهل خلق أو عدم وجوده.

أما في الجدل النازل فيعود أفلوطين قاطعا نفس الطريق بادنًا من المبدأ الأول وهو الواحد مارا بالأقانيم الأخرى — تعود النفس فتنزل إلى العقل الكلى وهنا نفسر كيف وجد العقل الكلي. ويقول أفلوطين الواحد ليس عقلا بل عندما يتجه الواحد إلى ذاته ويرى ذاته فإن اتجاهه إلى ذاته، هذه الرؤيا نتيجتها إيجاد عقل، ولكننا نتساءل كيف يتجه الواحد إلى ذاته وقد أفرغت ذاته من كل شيء، وجعلناها وحدة ونقطة رياضية؟ أفلا تحيل هذه الرؤية الواحد إلى الإزدواج فتعصف بالواقع، إن أفلوطين لم يوضح لنا حقيقة ذلك بل كان منساقًا بطبيعته الأدبية الشاعرية يصف الواحد وخيريته وصدور العقل الكلى عنه عن طريق هذه الرؤية، ثم تتسلسل الصدورات بعد العقل الكلي المادي المعتلىء بالمثل فباتجاه العقل الكلم إلى الواحد تتولد النفس الكليبة وباتجاه النفس الكليبة توجيد النفوس الجزئيبة المنبثسة فسي الموجودات، ثم أن هذه النفس الكلية تغيض الهيولي والأصول البذرية، فيصدر عنها الموجودات حسب النماذج في العقل الكلسي. والنفس الكليبة أيضًا حينما تنظر إلى العقل تحصل على صفاتها فتلد الموجودات التي هي أدنى منها. وهكذا خلقت جميع الحيوانات بأن نفخت النفس فيها الحيناة، وخلقت الشمس والسماء الواسنعة والكواكب الإلهية ووضعت فيها النظام، وحركت حركة دائرية كل ذلك بواسطة النفس. فالسماء واحدة بقدرة هذه النفس فهي التي تحركها حركة سرمدية (دائمة) وبهذه النفس العالم يشبه الإلسه، وكذلك الشمس والكواكب، وإذا كان فينا نحن عنصر إلهي فهو بسبب هذه النفس، وقد قلنا إن الموجودات الأرضية تصدر عن النفس الكلية بعد أن تفيض هذه النفس النفوس الجزئية دون أن تنقسم هي إلى أجزاء، أما اختسلاف هذه النفوس في الخلق والأفعال فإنه يرجع إلى تشخصها بالأجسام وهذا رأى أفلاطون وسيقوله ابن سينا فيما بعد.

يبقى أن نبحث عن أصل الشر في العالم، ما دمنا قد وصفنا الخير بأنه المبدأ الأول، فهل يمكن أن نضع الشر مبدأ مساويًا للخير كما هو الحال عند المانوية

وعند أتباع المذاهب الفارسية على وجه العموم؟ -- إن أفلوطين يرفض ذلك ولو أنه جعل للشر وجودًا ذاتيًا ولكنه قال أنه مطابق للمادة إذ أن المادة شر بل هى الشر بالذات، وهذه عقيدة أورفية قديمة كانت ترى في المادة شرًا.

ولما كان أقلوطين يعتقد - مثل أفلاطون - أن المحسوسات وهم زائل وأن المادة لا وجود لها في الحقيقة بل على سبيل المجاز، فإن القول بهذا الرأى فيه إبطال لوجود الشر بالذات في العالم. فالشر إذن رغم أنه مطابق للمادة إلا أنه في الحقيقة يعتبر لا وجودًا إذا ما تعمقنا في أصول المذهب.

وعلى الجملة فإن مذهبًا صوفيًا كمذهب أفلوطين يقوم أساسًا على رسم طريق النفس إلى العالم الأعلى لا بد أن يفترض أن الشر ليس له وجود مطلق حتى تتعطل الحياة الروحية بسبب وجود مبدأ للشر يعتبر كنقطة خطيرة أمام النفس الصاعدة في تجربتها الروحية.

#### نهاية الفلسفة الهللينستية

#### الدين والفلسفة:

بعد وفاة أفلوطين نجد الأفلاطونية المجدثة وقد تداخلت خلال قرنين ونصف مع التيارات الدينية والسياسية إلى أن قضت عليها المسيحية.

ويلاحظ أن تعاليم أفلوطين تتضمن نظرة دينية إلى جانب أبعادها الفلسفية النظرية وتتميز هذه النظرة بخاصيتين:

١-الاعتقاد بألوهية عالم السماء وقدم العالم والاعتقاد بالأصل الإلهي للنفس
 وبرجوعها إلى العالم الإلهي.

۲-الاعتقاد في السحر والتعاويذ، وبالقوة الخارقة للطبيعة التي تنسب للشعائر وللطقوس الدينية وتجعل من المكن تحويل كل ممارسة للشعائر إلى فعل سحرى. وقد ظهرت في العالم الهللينستي – في هذه الفترة – طائفة من أصحاب الطلاسم والتعاويذ الذين يدعون معرفة الطقوس العملية التي تمكنهم من توجيه التأثير الإلهي متى يريدون وأين يريدون. ويبدو أن انتشار السحر والعرافة إلى هذا الحد قد جعل الناس في خوف دائم وشعور بعدم الأمن في مواجهة أفعال السحرة والشعوذين. الأمر الذي دفع بالأباطرة إلى إصدار القرارات المتلاحقة لمعاقبة السحرة والمنجمين. بل لقد حاول بعض الأباطرة مثل أورليان ٢٧٠م وجوليان ٢٧٠م، إيجاد أديان رسمية لجميع رعايا الإمبراطورية حتى لا يتشتت الإيمان الديني بين الأديان الشرقية وضلالات السحرة والمشعوذين.

ولكن هذه التيارات الدينية المعارضة للنزعة العقلية اليونانية، صبت جميعا في تساعيات أفلوطين الذي ارتضى وجود الخصائص السحرية في العالم المحسوس فحسب. فنجد في المذهب إذن صورة لهذه الاتجاهات اللاعقلية جنبا إلى جنب مع النظر العقلي الخالص، وهكذا كان الطابع الذي تميزت به المدرسة في كتابات المتأخرين من أتباعها ابتداء من فورفوريوس إلى يوحنا الدمشقي مارة بيامبليخوس وأبروقلس ودامسكيوس.

<sup>(</sup>١) اعتنق دين عبادة الشمس.

# المدرسة الأفلاطونية المحدثة في عهد الأخير

### فوفوريوس ۲۳۳ Prophyry – ۳۰۰م

منذ أن تعرف فورفوريوس على أفلوطين في روما عام ٢٦٣ م كرس حياته لنشر آرائه وتعاليمه فكتب تاريخ حياة أفلوطين" ومن أهم مؤلفاته كتاب عن "المدخل للمعقولات" وهو يعطينا فكرة عامة عن التاسوعات وعن طبيعة النفس وحقيقة العالم المعقول، ولمه كتباب "في الامتناع عن أكل اللحم" يظهر فيه ميله إلى الزهد الفيثاغوري، ومن رسائلة: رسالة إلى مارسيلا الأرملة التي أحبها وتزوجها، ثم رسالة عن "الفلسفة القائمة على الإلهام الإلهي" ورسالة "الصور" التي يغلب عليها الطابع الرواقي، وله رسالة "ضد المسيحيين" هاجم فيها المسيحية بعنف وقد حفظ لنا إيزوب مقتطفات منها وهو يرى فيها أن الدين المسيحي لم يأت بجديد غير ما جاء به أسكليبيوس" . Asclépios

وبالإضافة إلى هذا، وضع فورفوريوس "تاريخا للفلسفة حتى أفلاطون" وكتاب إيساغوجى "المدخل إلى مقولات أرسطو" والمدخل في علم الفلك، وحياة فيثاغورس.

وقد انتقد فورفوريوس، الأفلاطوني المحدث أتبكوس (آخر القرن الثاني الميلادي) لقوله بأن المادة عند أفلوطين ذات حقيقة مستقلة عن المبدأ الأول، ورد عليه قائلا إن المادة وهي الأقنوم الرابع أو الأخير مشتقة أيضا من المبدأ الأول.

وعلى الجملة فقد كان فورفوريوس مؤرخا للفلسفة وشارحًا لنصوصها ومدافعًا عن مبادثها في حماس شديد ضد العقيدة المسيحية الصاعد آنذاك.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> وهو ابن أبو للون اله الطب عند اليونان والرومان وكان يشفى المرضى ويحيى الموتى كما جاء -في الأساطير اليونانية.

أولا: المدرسة السورية وفروعها في برغامة<sup>(۱)</sup> يامبليخوس:

ولد يامبليخوس فى خلقية، وكان يمارس التعليم فى عهد دقلديانوس، وقسطنطين، وكان أتباعه يسمونه "بالإلهى" فهو القائل: "لا تشك فى أى معجزة إلهية أو فى أى اعتقاد دينى" وكذلك فقد دعا إلى ضرورة الاستنجاد بالآلهة لساعدتنا فى التغلب على ضغط حاجاتنا الطبيعية وعلى فساد الوجود الأرضى وكوارثه. وقد كان يامبليخوس يقرأ كلا من أفلاطون وأرسطو ويربطهما بفيثاغورس ثم يفسر هذا المزيج تفسيرًا يتفق مع أديان الشرق وتصوفه والتراث السحرى للعالم القديم ويسمى هذا الخليط اللاهوتى علمًا، مع أنه أقرب إلى اللاهوت منه إلى الفلسفة. فقد كان الهدف الأخير من تعاليمه هو الوصول بالنفس إلى الاتحاد بالله، والوحى الإلهى هو الذى يعلمنا كيف نبلغ هذا المقام، لهذا كان الكهنة أعلى مرتبة من الفلاسفة، ذلك لأنهم هم حاملو الوحى الإلهى وهم الذين يعلمون الإنسان كيف يرتفع بنفسه إلى مستوى الوجود الأولى مستخدما أسلوب التطهر بنفسه لتخليص النفس من الجسد وعلائقه الدنية.

ويامبليخوس - مثله في ذلك مثل أتباع المدرسة جميعا - يقول بقدم العالم ويدافع عنه في مواجهة فكرة الخلق في الزمان، وهو يصف القدر بأنه قوة ضاغطة على الإنسان لا يحرره من أسرها سوى تدخل "وسيط" بين ما فوق الإنسان وما تحته، ولا يستغنى الإنسان عن الوسائط - والمادية منها بصفة خاصة - مادام مرتبطا بالجسد وبالمحسوس، فهو يتصل بالموجودات العليا عن طريق ما هو أسلفل كالطلسمات والتعاويذ السحرية.

<sup>(1)</sup> The Syrian and Pergamenian School.

Theodorus تبودوروس الأسيني Iamplichus تبودوروس الأسيني Aedesius المدرسة السورية يامبلخوس: Dexippus سوباتر Sopater ايديوسيوس. Of Asina Aedesius of Cappadocia سوباتر الكابادوس الكليفة مدرسة برغامة: أيديسيوس!لكابادوس Maximus—Lusepius ايزوبيوس Eusepius ما كسيموس Eunapius of Sardes

وعلى الرغم من إيمانه بتراث الشرق وأساطيره إلا أنه أقبل على الرياضيات واستفاد من الفكر الوثنى القديم على وجه العموم "وكان يوصى تلامذته في الفلسفة بأن يقرأوا أولا عشر محاورات لأفلاطون تبدأ من ألسبياس وتعد بمثابة المرشد الروحى للمبتدىء في الفلسفة.

على أننا نلمس فى مذهبه تأثيرًا واضحا لنحلة القبالة (۱) اليهودية ولا سيما فيما ذهب إليه من ثلاثيات وجودية مرتبة بعضها فوق البعض الآخر فى سلم الغيض ابتداء من الواحد. وهذا هو الترتيب الذى استعاض به يامبليخوس عن أقانيم أفلوطين الثلاثة، وهذه الثلاثيات ليست مجرد إضافة لهذه الأقانيم، بل لقد حلت محلها تمامًا، إذ بينما نجد فى الأقانيم اتجاها إلى التكثر والتبعثر أو التشتت: من الواحد إلى العقل ثم إلى النفس، نلمس فى ثلاثيات يامبليخوس وحدة ثلاثية تصدر فى غير انقسام.

وتتضمن الثلاثية الوجودية الأولى ثلاثة مبادىء: مبدأ الذاتية وهـو يشير إلى الوحدة، ومبدأ الصدور أو التمايز (الكثرة) وهـو الثنائي وأخسيرًا مبـدأ الرجعـة Conversion وهو الثلاثي. وتليها ثلاثية ثانية وثالثة وهكـذا حتى آخـر درجـات العالم العقلى نزولا إلى المادة.

غير أن جميع المراتب الثلاثية التي تلى الثلاثية الوجودية الأولى تستمد مبادئها منها فتحصل على الوحدة. ثم ما يسمح بصدور الكثرة عنها وأخيرا تحصل على ما يسمح بالعودة إلى العالم المعقول. ويلاحظ من ناحية أخرى أن جميع وحدات العالم المعقول عند يامبليخوس آلهة مرتبون في ثلاث مستويات: آلهة المعقولية الخالصة ثم آلهة ما فوق العالم ثم الآلهة الحالين في العائم (٢).

H. Serpuya, La Kappale (Grasset, Paris).

 <sup>(</sup>٩) القبالة عقيدة يهودية قديمة تنطوى على نظرات في الألوهية والخليق وتخطيط العالم متأثرة بالاتجاه
 الأفلاطوني. ونجد تعاليمها في كتابين هما: كتاب التكوين وكتاب الأنوار.

Munk, Système de la Kappale, paris 1842.

Ad. Franck, La Kappale ou la philosophie religieuse des Hépreux, paris 1843.

<sup>(</sup>١) وهؤلاء هم مثل أفلاطون، وأعداد فيثاغورس والصور الجوهرية عند أرسطو.

وهؤلاء الإلهة هم الذين يعنون بعالمنا وتنعقد الصلة بيننا وبينهم، وهم يشكلون ما نسميه نحن بالقدرة الإلهية. أما الواحد أو المطلق عند أفلوطين فهو إله متعال لا يمكن أن نعرفه، وقد تحلل هو من أى علاقة تربطه بالعالم على عكس الإله — الإنسان عند المسيحيين. فكأن التصورين: الأفلوطيني والمسيحي للإله كانا على طرفى نقيض؛ ولكن الأفلاطونية المحدثة كانت مدرسة تطهر وممارسة روحية عملية يتعين على المريد فيها أن يسلك طريق التجرد حتى يصل إلى الله، لهذا فقد كان لزاما على فلاسفتها أن يضعوا على الطريق وسائط روحية ومادية تجعل العبور إلى العالم الأعلى ميسورًا فتستمر الصلة بين مراتب الوجود التنازلية المختلفة التي لا تشارك أصلا في الوحدة المطلقة (أي الواحد) بل يكون اتصالها بمراتب الوجود العقولة المتعالية والصادرة عن الواحد.

والواقع أن الواحد عند يامبليخوس ليس هيو نفسه تماميا "الواحد" الأفلوطيني، ذلك أن يامبليخوس أشار إلى نوعين من "الواحد": واحد أولى وهيو فوق جميع المباديء ولا يمكن التعبير عنه أو وصغه. أما "الواحد" الآخر فإنه ينطبق على الواحدة والخير عند أفلوطين، وكذلك ينقسم العالم المعقول عند يامبليخوس — وهيو العقسل Rous أو الأقنسوم الشاني عنيد أفلوطيين — إلى قسيمين: عيالم معقسول المعقسل Intelligidle وعالم عقول المتول من العالمين ثلاث ثلاثيات.

وتنقسم النفس (الأقنوم الثالث عند أفلوطين) إلى قسمين أيضا.

وفى هذه المرتبة نجد نفوس الملائكة والجن والأبطال، على ما سيفصله أبروقلس، وأخيرا نجد أن يامبليخوس قد عبر عن تيارات العلوم الخفية التي سيطرت تماما على أخريات العصر الهللينستي فدافسع عن التنبؤ والتعاويذ والطلسمات وعبادة الأوثان وآمن بالمعجزات والخوارق وبالخواص السحرية للأعداد.

# تيودورس الأسيني:

استمع تيودورس إلى فورفوريوس ويبدو أنه قد تتلمذ أيضا على أبروقلس وقد شرح الترتيب الوجودى الثلاثي عند أبروقلس ويامبليخوس والذى يقابل على المستوى الأعلى: الوجود والفكر والحياة أو العالم العقلى وعالم العقول والصانع الأفلاطوني.

ونجد بعد ذلك عددًا من تلاميذ يامبليخوس منهم أوديس يوس وسوباتر وقد خلف الأول أستاذه يامبليخوس على زعامة المدرسة أما سوباتر فقد كان ذا مقام كبير في بلاط الإمبراطور قسطنطين الأول ولكنه أعدم فيما بعد.

وآخر أتباع المدرسة الفيلسوف دكسيوس الذى شرح "المقولات" معتمدا على فورفورريوس ويامبليخوس.

## مدرسة برغامة: Pergamum

وقد ظهر في برغامة فرع للمدرسة السووية أسمية إيديسيوس الكابادوسي وانتسب إيديسيوس الكابادوسي وانتسب إليه عدد من مثقفي الإمبراطور جولهان (٣٣٦ – ٣٦٣م) وهم: إيزوبيوس، وما كسيموس وكريسانتيوس،

وكذلك كان الخطيب ليبونيوس - وهو من مثقفى الإمبراطور أيضا - من أشد المجيين بيامليخوس، وبالمدرسة الكلبية وقد هاجم السيحية بعنف، وله كتساب "ضد المسيحيين".

وأخيرا نجد يونابيوس السارديسي وهو آخر فيلسوف في الفرع البرغامي، وكان مهمتا بوضع تاريخ للفلاسفة وبصفة خاصة للحركة السفسطائية مع استمراره في التفسلف على طريقة المدرسة.

## ثانيا: مدرسة أثنيا <sup>(1)</sup>

ٹامسـطیوس – بلوتــارك – ســوریانوس – أبروقلــس – مــارینوس – دمسكیوس– سمبلیقیوس.

لاحظنا كيف أن الأفلاطونية المحدثة قد انحدرت إلى السحر والتنجيم والعرافة في المدرسة السورية على يد يامبليخوس وخلفائه، ولكن المدرسة في أثينا حاولت أن تلتزم — إلى حد ما — بالروح اليونانية الأصيلة لا سيما بعد عودة المدارس

<sup>(&</sup>quot;) Plutarch son of Nestorius — Thamestius وهو المعروف عند العرب باسم فلوطرخس صاحب كتاب "الآراء الطبيعية" وقد نشرت ترجمنه العربية مؤخراً — Syrianus وقد ورد اسمه في عبارة مقتضبة في حكمة الإشراق للسهرودي الإشراقي حيث يقبول: "يمتنع البرد علمي الرميز كميا قبال بسوريانوس " Damascius — Marenus — proclus وهنو المعروف عند الإسلاميين باسم يوحنا الدمشقي — Simplicius.

الفلسفية إلى دراسة كتب أرسطو في القرن الرابسع المسلادى، وبذلك أصبحت أثينا مركزا للدراسات الأرسطية، وكان لهذا الاتجاه أكبر الأثر في نعو السروح العلمية في مواجهة الخرافات والأساطير والغيبيات الدينية التي التساثت بها الفلسفة على يد يامبليخوس.

ويقابلنا من فلاسفة الأفلاطونية المحدثة في أثينا في النصف الثنائي من القرن الرابع الشارح والفيلسوف ثامسطيوس. وقد شرح كتب أفلاطون وأرسطو، وحاول الجمع بينهما حسب تقاليد المدرسة (١٠).

وفى هذه الفترة (نهايات الرابع ثم الخنامس والسادس الميلادى) وضعت المدرسة الخطوط الأولية لمذهب الفيض الذى سيخرجه الإسلاميون والسيحيون فيما بعد<sup>(1)</sup>.

وفى بداية القرن الخامس الميلادى نجد بلوتــارك (فلوطرخـس) - وهـو ابـن نسطوريوس وقد توفى عام ٤٣١ أو ٤٣١ م - يصبح رئيسا للمدرسة وقـد عـرف عنـه أنه كان يمارس السحر والطلسمات أى العلوم الخفية على اختلاف موضوعاتها وكسان والده نسطوريوس ذائع الشهرة في هذا المجال.

وبالإضافة إلى هذا فقد كان بلوتارك معلما بارصا وشارحا متمكنا لأفلاطون وأرسطو وقد اهتم بصغة خاصة بشرح النفسيات الأرسطية وإدماجها في النفسيات الأفلاطونية فلم تكن ثمت قواصل ظاهرة عند الهللينستين عموما بين المذاهب المختلفة حتى ولو كان التعارض بينها ظاهرا وقائمًا بصفة أساسية كما هو الحال بالنسبة لكل من أرسطو وأفلاطون.

وخلف بلوتارك على زعامة المدرسة زميله سوريانوس المتوفى عام ٤٣٠ م وقد امتدح أبروقلس هذا الأفلاطونى الكبير مع أنه شرح أرسطو وجعله مقدمة لدراسسة أفلاطون وضم إليه تعاليم الفيثاغورية الجديدة وإلاهيات الكلدانيين. وعلى العموم فقد

<sup>(</sup>۱) وقد تأثر الإسلاميون بهذا الاتجاه ونجد صورة له في كتاب الفارابي "الجمع بين رأيي الحكيمين: أفلاطون وأرسطو".

<sup>(7)</sup> وهو مذهب يجمع بين أرسطو والفلسفة الصوفية عند يامبليخوس المتأثرة بأفلاطون وأفلوطين.

كان اللاهوت محور تفكير سوريانوس على الرغم من إيمانه بتعاليم المدرسة القائمة على مذهب أفلوطين.

أبروقلس (٤١٠ - ه ١٩٩٥): وتولى أبروقلس البيزنطى زعامة المدرسة بعد سوريانوس، وكان تلميذا لبلوتارك وقد ولد عام ١١٠م فى القسطنطينية ونشأ فى ليقية ثم ارتحل إلى أثينا فى سن العشرين ومات عام ٤٨٥م.

وقد كان تكوينه العقلى يستند إلى مصدرين: النزعة المدرسية التي تلقاها من فلسفة أفلوطين — ثم التيارات الدينية وهي ترجع إلى يأمبليخوس.

وعلى الرغم من اتجاه أبروقلس إلى النظر الفلسفى الخالص بدرجة أكبر من يامبليخوس وأقرانه، إلا أنه كان منساقا مع تيارات الزهد وعلوم الطلسمات بل لقد اعتقد أنه قد تقمصته روح نيقوماخوس الفيثاغورى الجديد، وأنه يعد نفسه وعاء مستقبلا للوحى الإلهى. وعرف عنه تحمسه الشديد في ممارسة الطقوس والشعائر الدينية للمدرسة والتمسك باعتقاداتها وخرافتها، و تقديسها للأشعار الأورفية وإلهامات الكلدانيين وما شابه ذلك. ويلاحظ أن أبروقلس وقد تجمعت لديه تيارات الفلسفة مع تيارات الدين في عصره كان أقدر على صياغة مذهب يعبر عن النزعة التلفيقية المستحكمة التي انتهى إليها العقل اليوناني في العصر الهللينستي والتي ستنتقل فيما بعد وتتداولها الأجيال التالية لذلك العصر.

مذهب أبروقلس: إن أساس المذهب عنسد أبروقلس هيى ثلاثيات يامنليخوس الوجودية بحيث أنه يتعذر - في كثير من المواضع - التمييز بين موقف كل منهما فنرى أبروقلس يخضع مذهبه لدورة ثلاثية كتلك التي أشرار إليها يامبليخوس وهي الوحدة ثم صدور الكثرة عنها وأخيرا عودة الكثرة إلى الوحدة. فكسل ما هو: موجود إنها يصدر عن موجد لا يلبث أن يعود إليه:

ا-فقى قمة الوجود نجد الواحد The one وهو الوجود الأولى وهو وحدة مطلقة لا صلة لها بالعالم وليس هو الواحد عند أفلوطين بل هـو أعلى من الواحد، وهـو علة دون أن يكون علة وهو ليس وجودا أو لا وجود.

Y-أما العقل Nous الأقنوم الثاني عند أفلوطين فقد صدرت عنه ثلاثة مراتب:

- أ- مرتبة المعقول intelligible ونجد بها الموجود اللامتنامي ثم الغاية أو السورة وحدتهما في المتناهي.
- ب-مرتبة المعقول الحاصل على الفكر Intellectual -- Intelligible ونجد بسها القوة والوجود ووحدتهما الحياة المعقولة.
- ج-- وأخيرا مرتبة ما هو حاصل على الفكر Intellectual ونجد بها الفكر الثابت ثم الفكر في حركته أي الإدراك الحسى ووحدتهما أي الفكر التأمل.

وهذه المراتب الثلاث يكشف كل منها عن وجه من وجوه العلة الأولى الفائقة للطبيعة: فالأولى تكشف عن الوجود وعن وحدة الأول الدائمة أما الثانية فإنها تكشف عن خصوبته التي لا تنضب أي عن حياته.

والثالثة تكشف عن كماله اللامتناهي أي عن تأمله .

ويقسم أبروقلس المرتبتين الأولى والثانية إلى ثلاث ثلاثيات أما ثلاثية الفكر فإنها تنقسم إلى سبع ثلاثيات -- وينتهى أبروقلس إلى تسمية أفراد هذه الثلاثيات باسم الآلهة ويختار لها أسماء من بين أسماء الآلهة الشعبية.

٣-وكذلك النفس وهى الأقنوم الثالث عند أفلوطين: نجد أبروقلس يضع لها ثلاث مراتب: مرتبة إلهية ثم مرتبة القوات (الجن والملائكة) ثم المرتبة الإنسانية. والمرتبة الأولى (الإلهية) تنطوى تحتها ثلاث مراتب للنفوس؛ مرتبة الثلاثيات الأربعة لرؤساء الآلهة — مرتبة الثلاثيات الأربعة للآلهة الحرة ثم مرتبة الآلهة الحالة فى العالم وهى: آلهة النجوم والكواكب وآلهة العنصريات.

والمرتبة الثانية من النفوس تنقسم إلى: آلهة هى ملائكة وآلهة هى جن شم آلهة أبطال. وأخيرا نجد مرتبة النفوس الثالثة وهى النفوس الإنسانية التى تحل فسى الأجسام مؤقتًا. والنفس بصفة عامة ذات طبيعة أثيرية نورانية.

٤-وأما المادة وهى الأفنوم الرابع عند أفلوطين والذى جعلمها مخلوقة من النفس، فإن أبروقلس يشتقها مباشرة من اللامحدود الذى يضاف إليه المحدود فيكون منهما الخليط وهذه ثلاثية معقولة نجدها عند أفلاطون في محاورة فيليبوس حيث نجد "الخليط" إشارة إلى صدور الكثرة من الواحد.

والمادة ليست شرا عنده كما يرى أفلوطين، كما أنها ليست خبيرًا أيضا بـل هي محايدة.

وأبروقلس يتفق مع أفلوطين فى مجمل آرائه الطبيعية ويقول بقدم العالم مثله ويهاجم القول بخلق العالم فى الزمان موجها نقده إلى المسيحيين بصفة خاصة قائلا: ماذا عسى أن يكون قصد الله من خلق العالم؟ فهل خلق الله العالم بعد فترة من التراخى اللامتناهية بعد أن وجد أن خلقه له أكثر كمالا من عدم خلقه؟ وهو قبل خلقه للعالم: إما أنه كان يجهل ذلك أو يعلمه؟ والقول الأول ظاهر البطلان. أما الثانى فإنه إذا كان يعلم ذلك فلماذا إذن لم يبدأ خلق العالم قبل الزمان الذى خلقه فيه بالفعل؟

هذا هو تخطيط الوجود العقلى والمادى عند أبروقلس يبدأ من مطلق فى ذاته دائم الفيض لا يمكن لنا معرفته وهو أسمى من الوجود ومن الفكر - وهو فائق للطبيعة ومن ثم لا يتيسر لنا إدراكه إلا بوسائل خارقة للطبيعة - والعلوم الخفيمة ومن بينها علم الطلسمات - هى وحدها التى تكشف لمريديها عن جوانبه.

فالعالم إذن محتاج لحقائق الدين لإدراك ما هو فائق للطبيعة والوصول إليه.

إذ أن غاية النفس هى الاتحاد بالله، وكل علم أسمى إنما يعتمد على الإشراق الإلهى، ونحن نبلغ مقام الألوهية بالإيمان وليس بالنظر العقلى، وهكذا كان الدين والتصوف أساس كل التيارات الفلسفية والعلمية في مدرسة أثينا كما في المدرسة السورية على السواء، مع ميل ظاهر إلى التزام الروح اليونانية الفلسفية والعلمية في مدرسة أثينا بصفة خاصة.

ويلاحظ من ناحية أخرى بأن الأفلاطونية المحدثة قد أخذت طابعها النهائي على يد أبروقلس وهذه الصياغة المذهبية الأخيرة إنما هي شهادة على اندثار الفكر اليوناني القديم في نظراته القائمة على العقل والمنطق، وبلوغه مرحلة الشيخوخة التي أسلمته إلى متاهات السحر والأساطير.

ولم تظهر فى المدرسة بعد ذلك وجنوه ذات امتياز قكرى ملحنوظ، وكانت المدرسة حينذاك تجمع شمل آخر حلقات المثقفين الوثنينين فى العالم الهللينستى. فنجد على زعامة المدرسة بعد أبروقلس، الرياضى مارينوس ثم تلميذه دمسكيوس

حوالی ۲۰م الذی وضع کتاب "المبادی،" وکتاب! عن حیاة إیزیدرر (۲۲۱/ ۲۲۲م) وکان من أقربا، یامبلیخوس ومن أشد العجبین به.

رفض دمسكيوس ترتيب أبروقلس لثلاثيات الوجود وقال بأن العالم الحسى ليس مطابقا تماما للعالم العقول بل هو جزء صغير جدًا مقتطع من عالم المثل، ويسرى بأن الصدور والرجعة لا يكونان إلا للمعقولات فقط. وفي قمة الترتيب عنده يوجد الواحد وهذا مبدأ خارج الوجود ولا صلة له به. ومراتب الصدور عنده تبدأ من الواحد المتكثر وتمر بالكثرة المندمجة في وحدة، وأما المرتبة الثالثة فهي مرتبة الكثرة والوحدة معا.

وجاء بعد دمسكيوس تلميذه سمبليقيوس الذى تتلمذ أيضا على أمونيوس بن هرمياس السكندرى. وله شروح على أرسطو لا تخرج عن الطابع الأفلاطونيي المحدث.

#### إغلاق مدارس الفلسفة؟

وبعد أن انتشرت المسيحية وحققت الكنيسة انتصارًا ساحقا على تعاليم الوثنية أصدر الأمبراطور جوستنيان قراره بإغلاق مدارس الفلسفة الوثنية في الإمبراطورية عام ٢٩٥م، وقد مر هذا القرار دون أن يثير اهتمام الجمهور، فقد كانت هذه نهاية محتومة للفكر اليوناني بعد أن رضخ لتيارات دينية شرقية ذات طبيعة معارضة لطبيعته العقلية النظرية.

ويقال إن دمسكيوس هاجر إلى فارس مع ست من رفاقه كان بينهم سمبليقيوس ولكنه قفل راجعا إلى أثينا وهو يحمل شعورا بالألم والاستياء. وبعد منتصف القرن السادس للميلاد لم يبق أحد من المثقفين خارج الكنيسة بل انضم الجميع إليها.

#### ثالثا: مدرسة الإسكندرية(١):

هيباثيا — سينسيوس القورينائي — هيروكليز السكندري — اســكلبيودوقوس-أمونيوس — يوحنا الفيليبوني — نيمسيوس — اسطُفانوس السكندري.

<sup>(1)</sup> Hypatia daughter of Theon — Synesius of Cyrene — Hierocles of Alexandria — Asclepiedotus— Ammonius son of Hermias— Olympiodorus — Joannes philoponus — Nemesius — Stephanus of Alexandria-

على الرغم من أن الإسكندرية ظلت على علاقات وطيدة صع أثينا إلا أنها تميزت عنها بطابع خاص فى نشاطها الثقافى الحضارى. فبينما أوغلت مدرسة أثينا فى التصوف والعلوم الخفية – متأثرة فى ذلك بالمدرسة السورية – نجد مدرسة الإسكندرية وقد التزمت جانب دراسة العلوم بصفة عامة والرياضيات بصغة خاصة وكذلك ممارسة الطب القديم مع الاهتمام الشديد بمنطق أرسطو كأداة للاستدلال العقلى فى مجال العلوم، هذا فضلا عن الشروح والتعليقات التى تناولوا بها كتب أرسطو وأفلاطون.

وقد ظهر فى الدرسة علماء مثل هيبائيا ابنة الرياضى تيون وقد أعدمها الشعب فى الإسكندرية فيما بعد عام ١٤٥٥م ويقال إنها شرحت أفلاطون واهتمت بالنواحى العلمية فى الدرسة.

ويلاحظ أن الأفلاطونية المحدثة — رغم معارضة المسيحية لها كفلسفة وثنية - إلا أنه لم تلبث أن تلاقت مع العقيدة المسيحية في هدوء بعد زوال آخر معاقل الفكر الفلسفي، فظهر من بين المسيحيين من اعتنق المذهب الفلسفي السائد فيما بعد.

ونجد من المتأخرين في مدرسة الإسكندرية سينيسيوس<sup>(۱)</sup> وهيروكليز<sup>(۱)</sup>، واسكلبيودوتس<sup>(۱)</sup> وأمونيوس<sup>(۱)</sup> وألييبودورس<sup>(۱)</sup> ويوحنا الفيليبوني<sup>(۱)</sup> ونيمسيوس<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) انتخب أسقفًا مسيحيًا في عام 11 £م وكانت له مراسلات مع هيباثيا في المسائل العلمية،وكانت له مؤلفات فلسفية وتتمثل في شخصه صورة الالتقاء بين المسيحية والأفلاطونية المحدثة.

<sup>(7)</sup> لا يجب الخلط بينة وبين سمية هيروكليز الرواقي وكان هيروكليز السكندري تلميذًا لبلوثارك زعيم المدرسة الأثينية. وكان يرى أن الكون خلق من عدم. وهذه فكرة غير يونانية وقد حشد خليطًا من الآراء للاستدلال على صحتها، فاستخدم عناصر أفلاطونية ومشائية ورواقية مع إيمان بالقدرة الإلهية وبنقاء المبادىء الأخلاقية، وبالإضافة إلى هذا فقد تأثر بالأفكار اليهودية والمسيحية.

٢) كان عائمًا طبيعيًا ورياضيًا عاش في النصف الثاني من القرن الخامس الميلادي، عرف باعتدال آرائه مع أنه لم يكن متحررًا تماما من الاعتقاد الصوفي في المعجزات.

<sup>(</sup>٩) كان تلميذًا لأبروقلس وعلم في الإسكندرية، كمفسر لكتب أفلاطون وأرسطو.

<sup>(9)</sup> كان تلميدًا لأمونيوس اشتعل بتعليم الفلسفة في الإسكندرية.

<sup>(</sup>١) كان تلميذًا لأمونيوس اعتنق المسيحية وهاجم سمبليقيوس والأفلاطونيين المحدثين جميعًا لقولهم بقدم العالم،ودافع عن حدوث العالم وخلفه.

<sup>(</sup>٣) كان كتابه "حول طبيعة الإنسان" يمثل تيارًا غيبيًا صوفيًا للفلسقة اليونانية بدأه بوزيدو ..وس الرواقي

أسقف عميزا في فينقيا. وأخيرًا نجد اسطفانوس السذى استدعى إلى جامعة القسطنطينية في عهد الإمبراطور هرقبل (٦١٠ - ٦٤١م) ومنذ ذلك الحين انتهى عهد الأفلاطونية المحدثة الوثني وبدأت مسيرتها الجديدة في القرون الوسطى المسيحية وعند الإسلاميين بوساطة السريان.

#### تعقيب: خاتمة

انتهى بنا المطاف إلى إغلاق مدارس الفلسغة القديمة ، وتكون الفلسغة اليونانية قد قطعت فى مسيرتها التاريخية أثنى عشر قرنا منذ أن بزغت لأول مرة عند اليونان فى القرن السادس قبل الميلاد إلى أن خبا نورها فى القرن السادس الميلاد إلى أن خبا نورها فى القرن السادس الميلادى فيما كان يعرف بالعالم الهيللنستى، ولقد عرضنا لهذه الظاهرة التاريخية وليدة العقل الإنساني وثمرة قدرته على التحليل والتركيب والاحتكاك بالعالم الخارجى وبالذات الإنسانية وبذرى الوجود العليا، و تتبعنا مراحلها منذ نشأتها إلى قمة عصر الازدهار وانتهينا أخيرًا إلى مرحلة الذبول والانحطاط وفى هذه المراحل الثلاث قطع الفكر اليوناني الطريق المؤدى من الأسطورة إلى الكلمة محمدًا معتمدًا على قدرة العقل الإنساني وحده.

وقد سار على هذا الدرب السابقون على سقراط ثم أفلاطون وأرسطو هـؤلاء الذين أقاموا مذاهبهم على أساس من العلم، ونجد سقراط وكذلك المدارس السقراطية الصغرى والأبيقورية والرواقية يقيمون سلوك الإنسان الأخلاقي على أساس معرفته.

وعلى أى حال فقد كانت سلطة العقل واستقلاله عساملا جوهريًا في تطور الفكر الفلسفي عند اليونان وازدهاره.

ولكن هذه النزعة العقلية الغريدة لم تلبث أن اصطدمت بتيار دينى قادم من الشرق تمثل فى الديانة الأورفية التى تعتمد على وحى إلهى وترفض البرهان العقلسى وتقول بثنائية الجسد والروح أو المادة والعقل أو العالم والله. وكانت الأورفية تمثل أكبر غزو ثقافى شرقى دينى للفكر اليونانى الفلسفى، ولكن هذا الفكر حاول امتصاصها وإعطاءها الصبغة اليونانية وذلك بهضمها وإقامتها على أسس عقلية، وقد

تمثل هذا في مجهودات فيثاغورس وأنباذوقليس وأفلاطون. ومع ذلك فقد ظلت الأورفية عنصرًا غريبًا دخيلا على الفكر اليوناني.

وفى خلال العصرين الهللينستى والرومانى إزداد التحام الثقافتين الشرقية واليونانية وتداخلت مكونات كل منهما مع الأخرى فأصبح الشرق هللينيا والعالم الهللينى شرقيًّا. وقد عبر عن هذا الاتجاه الفيلسوف الرواقى بوزيدونيوس الذى جمع بين الفلسفة والدين فى نطاق الرواقية.

والواقع أن موجات الشك العنيفة هي التي أصابت الفلسفة في الصميم في العصر الهللينستي وقطعت عليها طريق التطور الصحيح، فعلى الرغم من أنها حاولت جاهدة أن تشق طريقها بما لفقته من فيثاغورية جديدة وفكر يهودي متاغرق وأفلاطونية محدثة، إلا أن تيار التصوف الديني - وقد كان أشد عنفًا وأكثر قبولا عند الناس ولاسيما في عصر من عصور الظلام والجمود الفكري - أخذ يكتسح أمامه كل شيء لكي يصب في الفلسفة ومذاهبها بدون أي عائق يقف أمامه.

ومع ذلك فإننا نعجب بمذهب أفلوطين لأنه آخر الذاهب التى حاولت إحياء النزعة العقلية اليونانية القديمة، وذلك على الرغم من أنه يحمىل فى طياته طابعًا غير يونانى بتأثير مرحلة الذبول، ونلاحظ هذا التأثير بوضوح عند خلفائه: ففى عهد كل من يامبليخوس وأبروقلس تحول المذهب الفلسفى إلى استخدام العقل وأساليبه لدعم المواقف الدينية وإظهارها بمظهر عقلى مقبول بعد أن كان الاتجاه السائد عند اليونان يستهدف البحث التجريبي وإحلال النظر العقلى بحل الأساطير والأفكار الدينية.

وعلى هذا فقد استبدل الهللينستيون العقل الفلسفى بإلهامات الوحى وأحوال الجذب ومراسم الدين وطقوسه واتجاهه إلى المطلق الغيبى الذى لا يدرك بالعقل بل بالشعور. بذلك ذابت الفلسفة اليونانية فى محيط الدين الواسع الضخم. وقد تم هذا التطور فى مجال المعرفة والميتافيزيقا والسياسة والأخلاق، فنجد الأورفية وقد نقلت إلى اليونانيين الزهد وهو معارض لطبائعهم، وكذلك فكرة الخلاص أى خلاص النفس من ربقة الجسد، فقد فهم سقراط الخلاص بمعنى autarkia أي الجسد لترويضه إعلاء الإرادة الإنسانية واكتفائها بذاتها وسيطرتها التامة على الجسد لترويضه

وتوجيهه نحو الخير في حرية وعدم إلزام ديني أو خارجي استنادًا إلى التطابق بين الإرادة والمعرفة — هذا مع استمرار الوجود الجسدي — فالضغط على حاجات الجسد ليس معناه القضاء عليه واختزال وجوده. وقد تحولت فكرة الخلاص عند الأروفية وجرفت في طريقها فكرة الخلاص الكلبية القائمة على الاستقلال الفردي — واتجه هذا التيار الصوفي الشرقي لكي يصب كله في نظام الرهبنة السيحية.

وقد اختفى أيضًا إلى غير رجعة التصور اليونانى لدولة المدينة بعد أن قامت الدولة الرومانية على أنقاض المدن اليونانية القديمة والتهمت فى إمبراطوريتها العالم القديم كله على وجه التقريب بحيث أصبحت هذه الدولة صورة مبتسرة لفكرة الدولة العالمية عند الرواقيين، تلك الفكرة التى سيكون على المسيحية التبشير بها فتقيم كنسية عالمية تجمع أصحاب العقيدة الواحدة في دولة واحدة، أو يظهر الإسلام فيجمع أصحاب الإيمان الواحد من المسلمين في دولة إسلامية واحدة.

وهكذا نرى أن الفكر الفلسفى عند اليونان لم يكتب له السير فى طريق التطور الناضج بعد أن خرج من دائرة المجتمع اليونانى الخالص، فكأنه لم يستطع الحياة فى تربة غير مهيئة لنموه فلم يلبث أن ضمر وتضاءل وأصابه الذبول والشيخوخة إلى نهاية العالم القديم.

وسنرى في الأجزاء التالية من هذا الكتاب كيف أحيا المسلمون والمسيحيون هذا الفكر القديم ومدى ما أسهموا به في تطوره في العصر الوسيط ثنم مدى استفادة المحدثين من التجربة الفكرية الفريدة عند اليونان.

نصوص مختارة (1)

من تاسوعات أفلوطين

١-التاسوعة الرابعة - المقالة السابعة

- المقالة الثامنة

٢-التاسوعة الخامسة - المقالة الأولى

٣-التاسوعة السادسة - المقالة التاسعة(١)

## التاسوعة الرابعة المقالة السابعة في خلود النفس

١- هل كل إنسان خالد، أم هو بأسره فان؟ أم أن أجزاء معينة منا تنتسهى إلى النساد والفناء بينما البعض الآخر الذى هو نحن بحق يظل على الدوام باقيا؟ في وسعنا أن نعرف ذلك عندما نبحث في أمر طبيعتنا.

فلا شك أن الإنسان ليس موجودًا بسيطا، بسل له نفس وله أيضا جسم، سواء كان ذلك الجسم بمثابة الأداة للنفس أو كان مرتبطا بها على نحو آخر. فلنسسلم إذن بهذا التقسيم ولنبحث طبيعة كل من الطرفين وماهيته.

إن الجسم ذاته مركب، و لهذا فإن العقل يدلنا على أنه لا يمكن أن يظل متماسكا، كما أن الإحساس يراه مفككا متحللا خاضعا لمختلف ضروب الفساد بحيث يعود كل من مكوناته إلى أصله. وأن الأجسام ليفسد بعضها بعضا ويحيله جسما آخر ويؤدى به إلى الفساد وخاصة عندما لا تعود النفس التى تجمع بينهما بالصحبة قائمة في كتلتيهما. وحتى لو تأملنا الأشياء التى هيى واحدة بالفطرة فلن نجدها واحدة بحق إذ أنها تنقسم إلى صورة وهيولى وهما القسمان اللذان تتركب منهما الأجسام البسيطة ذاتها بالضرورة. ثم إن لهذه الأجسام من حيث هيى أجسام حجما وهي تنقسم وتتجرأ إلى دقائق وبهذا تتعرض للفساد.

وإذن فإن كأن الجسم جزءًا منا فنحن لسنا بأسرنا خالدين. ومادام الجسم أداة فينبغى أن تكون الطبيعة قد أعطته لنا بوصفه أداة لوقت معلوم فحسب. ولكن أهم ما في الإنسان أي الإنسان ذاته هو بمثابة الصورة بالنسبة للمادة أو بمثابة الفاعل بالنسبة للأداة، وفي الحالين يكون الإنسان الحق هو النفس.

۲- فما طبیعة تلك النفس إذن؟ إن كانت جسما لكانت قابلة للفساد التام إذ أن كل جسم مركب، وإن لم تكن جسما بل طبیعة أخرى فلا بد أن نبحث تلك الطبیعة إما على نفس النحو أو على نحو آخر. ولكن علینا أولا أن نبحث إلام يتحل هذا الجسم الذى هو النفس لو كانت النفس جسما؟ فما دامت الحياة تنتمى إلى النفس ضرورة فإن هذا الجسم الذى هو نفس لو كان مركبا من جسمين أو أكثر فلا بد: إما أن يكون لكل منهما — أو لكل منهم إن كانوا أكثر من اثنين — حياة كامنة فيه أو أن يكون لأحدهما دون الآخر حياة أو ألا يكون لأى منهما حياة. فإن كانت الحياة تنتمى إلى واحد من هذه الأجسام فهو النفس ولكن، ماذا عسى أن يكون ذلك الجسم الذى تنتمى إليه الحياة فى ذاته؟ إن النار والهواء والماء والتراب هى فى ذاتها موجودات غير حية. وأن اتصف أحدها بالحياة فما هى إلا حياة مستفادة. على أنه ليست هناك أجسام عدا هذه (1).

أما إذا قال أحد بعناصر أخرى فهو لا يذكر أنها نفوس وإنما أجسام وأجسام غير حية. ولكن إن لم يكن لواحد من هذه الأجسام حياة فمن المحال أن تنشأ الحياة من تجمعها. وإن كان لكل منها حياة فليس هناك ما يدعو إلى أن تتركب النفس من أكثر من جسم واحد. ولكن الأكثر من ذلك استحالة إن تنشأ الحياة من تجمع الأجسام وأن يتولد العقل من أشياء عدمت العقل.

وقد يقال: أجل ولكن أليس هذا المركب مزيجا؟ (والمزيج هـو علـة الحيـاة). فيلزم عندنذ أن يكون ثمت منظم وعلة للمزيج وهذه العلة هى التى تكـون لهـا مرتبـة النفس. إذ أنه لولا النفس التى فى الكون لما وجـد فـى الواقـع جسم مركب بـل ولا جسم بسيط مادام الجسم يدين بوجوده إلى المبدأ العاقل فى تلك النفس ومـا دام ذلـك البدأ العاقل لا يأتى إلا من نفس.

٣- فإن قال قائل إن الأمر ليس كذلك، بل تنشأ النفس عن تجمع ذرات أو أجزاء لا تتجزأ فإن اتحاد أجزاء النفس وتعاطفها يفند هذا الرأى مادام لا يمكن أن يقوم بين هذه الأجسام الجامدة - التي تعجيز عن الاتحاد في جسم واحد - أي تداخل أو تعاطف بينما النفس متعاطفة مع ذاتها. وفضلا عن ذلك فالجسم والحجم لا يمكن أن يأتيا من موجودات لا تنقسم ".

<sup>(</sup>۱) حتى عهد أفلوطين كان القول بالعناصر الأربعة الوحيدة لا يزال سائدًا بل إنه لم يزعزع: إلا بعده بوقت طويل.

<sup>(1)</sup> ينتقد أفلوطين هنا فكرة الدرات عند الأبيقوريين بوجه خاص. مستخدما حجج الرواقيين.

ولكن قد يقال أن الجسم بسيط وأن هيولاه لا تعليك الحياة بذاتها - إذ أن الهيولى عارية عن كل صفة - وإنها مصدر الحياة هو ما فى مرتبية الصورة. ويترتب على ذلك أن يقال إن هذه الصورة جوهر وعندئذ لا يكون ازدواج الهيولى والصورة هيول النفس بل أحد هذين الحدين. وهذا الحد ليس جسما - إذ لو كانت تداخله هيولى فسنحللها على نفس النحو - أو يقال إن الصورة هي حال من أحوال الهيولى وليست جوهرا وعندئذ ينبغي أن يقال من أين يرد هذا الحال وهذه الحياة على الهيولى إذ ليست الهيولى هي التي تضع لذاتها صورة أو تجلب لها نفسها.

فينبغى إذن أن يوجد شيء يهب الحياة. فإن لم تكن تلك المهمسة من شأن الهيولي ولا أي جسم بعينه فيلزم أن يكون هذا الشيء خارجا عن كل طبيعة جسمية ومغايرا لها. إذ أنه لو لم توجد قوة النفس لما وجدت الأجسام ذاتها. فطبيعة الأجسام هي أن تتحول وتكون في حركة، ولو لم يكن هناك سوى أجسام لفني الجسم في الحال، حتى لو أطلقنا على أحد هذه الأجسام اسم النفس إذ يلاقي هذا الجسم مصير الباقين مادام الجميع لا ينطوون إلا علمي هيولي، أو أنه بالأحرى ما كان ليظهر قط، بل لتوقف كل شيء في مرحلة الهيولي لو لم يكن هناك شيء يضفي عليها صورة، بل ربما لم تكن الهيولي ذاتها لتوجد اطلاقا، ولو كنا نعمهد إلى جسم بضم أجزاء هذا الكون وننسب إلى جسم كالهواء أو النفس "souffle" مرتبة النفس بل واسمها لفنى هذا الكون إذ أن هذه موجودات شديدة التفكك ليست لها فى ذاتها أية وحدة. فما دامت كل الأجسام منقسمة فكيف نعهد بالكون إلى واحد بعينــه منــها دون أن يؤدى ذلك إلى أن نجعل من الكون موجودا غير عاقل يتحرك خبط عشواء؟ وأى نظام يكون في النفس "souffle" الذي يدين إلى النفس بنظامه؟ وأي عقل فيــه وأى فهم؟ أما إن كانت النفس موجودة الستخدمت كل ذلك من أجل تكوين عالم وموجودات حية ولساهمت كل قوة من جانبها مع المجموع. فبدون النفس لا يكون شيء على الإطلاق ولن يكون النظام عندئذ هو وحده ما نفتقر إليه.

٤- ولقد أقر الخصوم ذاتهم (يعنى الرواقيين) بهذه الحقيقة، وهنى أنه لا بد قبل الأجسام من صورة لنفس أعلى من هذه الأجسام، مادام النفس فى رأيهم عاقلا ونارا عاقلة. ولكن، ما أعجب قولهم إن خير ما فى الموجودات لا يمكنه أن يوجد

دون نار ودون نفس وكأنه يبحث فيهما عن مكان ليستقر فيه ، مع أن الواجب بالأحرى هو أن ثبحث أين يكون موضوع الأجسام من العقل، وما المكان الذى ينبغى أن تحتله الأجسام بين قوى النفس؟

فإن قالوا إن الحياة والنفس ليسا سوى نفس فما هو إذن في نظرهم ذلك "الحال من أحوال الوجود" الذي طالما قالوا به والذي أهمابوا به هنا، مضطريان إلى الاعتراف بطبيعة فعالة مختلفة عن الأجسام؟ فإن لم يكن كل نفس نفسا مادم هناك آلاف من الأنفاس غير الحية وإن كانت النفس في نظرهم مع ذلك هي النفس ولكن على حال آخر من أحوال الوجود فإنهم سيقولون إما بأن حال الوجود هذا أو الميل هو وجود حقيقي، أو بأنه ليس شيئا على الإطلاق. فإن لم يكن شيئا على الاطلاق لوجد النفس وحده ولكان "حال الوجود" هذا لفظا فحسب. ويترتب على ذلك أن يقولوا إنه لا شيء يوجد ما خلا المادة وأن النفس والله ليسا سوى ألفاظ وأن المادة توجد وحدها. ولكن إن كان "ميل" الموجود شيئا آخر غير "حامله" ومادته، وإن كان يوجد في المادة مع كونه هو ذاته لا ماديا لأنه ليس مركبا من المادة، فهناك إذن عقل ليس جسما ولكنه طبيعة مختلفة عن الجسم.

وفضلا عن ذلك فتبعا للأسباب السابقة يكون القول بأن النفس جسم معين أمرا لا يقل عن ذلك امتناعا. إذ أنها لو كانت كذلك لكانت جسما حارا أو باردًا صِلبًا أو لينًا سائلا أو يابسًا أسود أو أبيض أو كل الخصائص التي تنتمي إلى صفات الجسم. فإن كان هذا الجسم الذي يكون النفس حارًا لسخن فقط وإن كان جسما باردا برد وإن كان خفيغًا خفف وإن كان ثقيبلا ثقل وإن كان أسود سود وإن كان أبيض بيض – مادامت النار ليس من شأنها أن تبرد ولا البارد أن يسخن. على أن النفس يختلف فعلها باختلاف الكائنات الحية وتقوم في الحيوان الواجد بأفعال متضادة فتجمد أجزاء معينة وتلين أجزاء أخرى وتكثف وتخلفل وتبيض وتسود وتخفف وتثقل. ولو صح قولهم لما وجب أن تحدث إلا أثرا واحدا تبعا لكل صفة من صفات جسمها وبخاصة تبعا للونها ولكن الواقع أنها تحدث آثارا عديدة.

ه- ومن المعلوم أن كل جسم ليست له سوى حركة واحدة فيكف إذن تنتبج عن النفس حركات مختلفة لا حركة واحد لو كانت النفس جسما؟ إن من الأفعال

المختلفة منا يتم باختيار إرادى ومنها منا يتم بواسطة مبادى، عاقلة. و لكن لا الاختيار ولا المبادى، تنظوى على الاختيار ولا المبادى، العاقلة ينتمى إلى الأجسام ما دامت تلك المبادى، تنظوى على فروق. أما الجسم فهو واحد وبسيط ولا يشارك إلا في المبدأ الذى يضفى علينه صفته المتميزة ككونه حارا أو باردا.

وفضلا عن ذلك فعن أيان تاتى الجسم القدرة على إنما جسم آخر منه بالتدريج إلى حد معين؟ إن له القدرة على النعو لا على الإنماء إلا إذا قلنا بواسطة النفس التى تستخدم جزءاً من الكتلة المادية لتحدث بواسطته النمو. فإن كانت النفس جسما وان كانت تنمى جسما فينبغى أن تنمو هى ذاتها وواضح أن ذلك يكون بإضافة جسم مشابه لها إن كان يتعين أن تنمو بنسبة مطردة مع الجسم الذى تنميه على أن الجزء المضاف سيكون إما نفسا أو جسما غير حى فكيف ينتقل إلى الحياة ويكون يأتى وكيف يدخل وكيف يضاف؟ وإن كان غير حى فكيف ينتقل إلى الحياة ويكون على وفاق مع ذلك الجزء من النفس الذى كان يوجد من قبل؟ وكيف يمكن أن تتحقق الوحدة؟ وكيف يشارك ذلك الجزء في الأحكام التي يصدرها الجزء الأول وهلا يكون أشبه بنفس غريبة تجهل ما تعلمه الأخرى؟ إن حاله سيكون كحال بقية الكتلة المادية التي نتركب نحن منها" إذ يخرج منها جزء ويدخل جزء دون أن تظل في هوية مع ذاتها. وكيف تتم ذكرياتنا؟ وكيف نتعرف على أقربائنا إن كانت نفسهم غريبة عنا تماما.

إنهم يقولون إن النفس جسم غير أن كل جزء في الجسم المنقسم إلى أجزاء عديدة ليس مماثلا للكل، وعلى ذلك فإما أن يكون للنفس مقدرا معلوم بحيث أنها إذا نقصت لم تعد نفسا مثلما تتحول كمية معينة بالطرح إلى كمية مختلفة، أو أن مقدارها من شأنه إذا نقص أن يظل كما هو من حيث الكيف وعندئذ تختلف من حيث هي جسم عنها من حيث هي الكيف، ولكنها تستطيع بكيفها الذي هو مختلف عن كمها أن تحتفظ بهويتها. فلنسأل أولئك الذين يؤكدون أن النفس جسم: هل كل جزء من النفس التي تكون في جسم واحد هو نفس كالمجموع؟ وهل جزء الجزء هو أيضا نفس كالمجموع؟ عندئذ لا يضيف المقدار شيئا إلى ماهيتها مع أن الواجب أن يضيف ما دامت كما. ثم أن النفس تكون كلها في مواضع عديدة بينما

أن من المحال على جسم أن يكون كله في مواضع متعددة أو أن تكون أجزاؤه في هوية مع الكل.

فإن قالوا إن كل جزء من النفس ليس نفسا فعندئذ سيكون قوام النفس أشياء غير حية, وفضلا عن ذلك فإن كان لكل نفس مقدار ينحصر بين حدين الأكبر والأصغر لما عاد ما يخرج من هذين الحدين نفسا. ومع ذلك فعندما يولد توائم أو عدد كبير من الصغار — كما في بقية الحيوانات — في ولادة واحدة ومن بذرة واحدة فإن البذرة تنقسم عندئذ إلى مواضع عديدة ويكبون كل واحد من أجزائها كلا. وهذه الظاهرة تكفي لإقناع أولئك الذين ينكرون أن الموجود الذي يكون الجزء منه في هوية مع الكل يعلو في ماهيته على الوجود الكمي وينبغي أن يكون بالضرورة بغير "كم" فنحن لو نزعنا عنه الكم لظل مع ذلك كما هو لأنه لا شأن له بالكم ولا بالكتلة ولأن ماهيته عن ذلك كل الاختلاف. فالنفس إذن ليس لها كم.

 ٦- ولو كانت النفس جسما لما كان هناك إحساس ولا فكر ولا علم ولا فضيلة ولا أمانة بوجه عام وذلك يتضح مما يلى:

ينبغى على النفس لكى تحس شيئًا ما أن تكون واحدة وأن يدرك الشىء كله بواسطة موجود واحد حتى لو وردت تأثرات عديدة بواسطة أعضاء كثيرة من أعضاء الحس وحتى لو كان للشيء الواحد صفات عديدة أو كانت الإحساسات المختلفة تصل بواسطة حاسة واحدة كما في إدراك الوجه مثلا: إذ أيس ما يرى الأنف شيء وما يرى العينين شيء آخر بل أن شيئًا واحدا هو الذي يدرك كل الملامح دفعة واحدة. فإن كان أحد التأثرات يأتى عن طريق العين وآخر عن طريق العرف القول الأذن فلابد من وجود شيء واحد يصل إليه كلاهما معا. إذ كيف كان يمكن القول أن هذين التأثرين الحسيين مختلفان لو لم يكونا معا يصلان إلى شيء واحد؟ فينبغي إذن أن يكون هذا الشيء أشبه بمركز وأن تنتهي إليه الإحساسات التي تأتى من كل مصدر مثلها كمثل إنصاف الأقطار التي تمد من محيط دائرة.

وهكذا ينبغى أن يكون ما يدرك واحداً بحق. إذ لو كان منقسما ولو كانت الإحساسات تأتى إليه كأنها تأتى إلى طرفى خط فإنها إما أن تعود إلى التجمع في نقطة واحدة كالوسط أو يكون لكل طرف مختلف إحساس بأحد الشيئين كما لو كنت

أنا أحس شيئا وأنت تحس شيئا آخر. فإن كان الشيء المحس واحدا أى أن كان وجها مثلا فأما أن يتقلص إلى وحدة - وهذا واضح: إذ أنه يتقلص في إنسان العين ذاته والا فكيف نرى به اكبر الأشياء حجما؟ وبالأحرى فهو حين يدخل في المبدأ المدبر يعدو فكرة لا تنقسم - وعندئذ يكون هذا المبدأ غير منقسم أو أنه أن كان له حجم فإنه ينقسم مثل موضوعه وعندئذ يدرك كل جزء من أجزائه جهزا مختلفا من الموضوع ولا يدرك شيء فينا الموضوع بأسره.

وإذن فهذا المبدأ بأكمله ليس إلا واحدا. فعلى أى نحو ينقسم أن كان قابلا للانقسام؟ أنه لو انقسم لما أمكن أن ينطبق الجزء منه إلا على جبز، مساوله من الشيء ما دام ليس مساويا في الأبعاد لكل الأشياء المحسوسة. فبأى النسب يتم التقسيم أينقسم إلى أجزاء تعادل في مقدارها ما للموضوع المحسوس الداخل فيه من عناصر متباينة؟ وهل تحس الأجزاء الخاصة التي ينقسم إليها كل جزء من النفس بدورها أن أجزاء الأجزاء لا تحس؟ أن هذا محال: فلو كان أى جزء من النفس يحس ما دام الحجم قابلا بطبيعته للانقسام إلى مالا نهاية لترتب على ذلك أن يناظر كل محسوس عدد لا متناه من الاحساسات هي بمثابة عدد لا متناه من الصور للشيء الواحد في مبدئنا المدبر.

ولو كان ما يحس جسنا لما تم الإحساس على نحسو يختلف عن المعلاصات المنطبعة على الشمع بواسطة الأختام بحيث تطبع المحسوسات هلامتها على الدم أو على المهواء. ولو كان الحال هنا كالحال في الأجسام السائلة كما قد يتبادر إلى الأذهان لطمست العلامة وكأنها قد رسعت فوق الماء ولما كانت هناك ذاكرة. ولو ظلت العلامات موجودة فاما أن يكون من المحال أن تطبع علامات غيرها طالا ظلت هذه باقية — وإذن فلن تكون هناك احساسات أخرى — أو أنه إن أتت علامات أخرى بالأخفت الأولى فلا تعود هناك ذاكرة. ولكن ما دام في وسع المرء أن يتذكر ومادام من المكن أن تضاف احساسات إلى غيرها دون أن تقف السابقة حائلا في سبيل ذلك فمن المحال أن تكون جسما.

٧- وفي وسعنا أن نصل إلى نفس النتيجة من بحث "الإحساس بالألم"
 فعندما يقال أن شخصا يحس الما في إصبعه فإن الألم يكون في الإصبع حقا ولكن

من الواضح أن الإحساس بالألم يتم باعترافهم هم ذاتهم في المبدأ المدبر. وعندما يكون الجزء الذي يحس مختلفا فإن المبدأ يشعر بذلك وتتأثر النفس كلها على النحو ذاتــه. فكيف يحدث ذلك إذن؟ انهم يقولون أنه يحدث بالانتقال التدريجي: أي أن الجــز، من النفس الذي في الإصبغ يكون هو أول ما يتأثر ثم ينقل التأثير إلى الجزء الذي يليه وهذا ينقله إلى آخر حتى يصل إلى المبدأ. فأن كان لدى الجزء الأول إحساس بالألم وإن كان الألم يمتد بالانتقال فلابد أن يكون هناك إحساس جديد للجزء الثانى وآخر للثالث أى كثرة غير محدودة من الإحساسات لمؤثـر واحـد يبعث الالم ويكـون المبدأ هو الذي يستشعر في النهاية كل هذه الإحساسات مضافة إليها احساساته بذاته. والواقع أن كلا من هذه الإحساسات ليس إحساس الإصبع بالألم بل إن الإحساس المجاور للإصبع يشعر بالألم فسي القدم والثالث يشعر بالألم في الجزء الأعلى وهكذا تكون هناك آلام عديدة ولا يشعر المبدأ بالألم الذي في الإصبع بل بالألم المجاور له ويدع جانبا بقية الآلام ولا يعلم أن الإصبيع يتألم. فإن كان مسن المحال - تبعا لذلك - أن يتم الإحساس بألم الإصبع عن طريق الانتقال أو أن تكون للكتلة المادية في الجسم معرفة بشيء بينما أن شيئا آخر هو الذي يتأثر - إذ أن لكل حجم أجزاء متميزة - فعلينا أن نسلم بأن الموجود الذي يحس من شأنه أن يكون في هوية مع ذاته في كل موضع من الجسم. وهذه صفة لا تقوم إلا في موجـود مختلف عن الجسم.

٨- ثم أن التفكير لا يكون ممكنا لو كانت النفس جسما أياً ما كلن هذا الجسم وذلك للأسباب الآتية:

إن كان قوام الإحساس هو استخدام النفس للجسم من أجل إدراك المحسوسات فلن يكون قوام التفكير هو الإدراك بواسطة الجسم وإلا لكان هو الإحساس. فإن كان التفكير هو الإدراك بدون الجسم فينبغي بالأحرى ألا يكون الوجود الذي يفكر جسما: إذ أن الإحساس يكون بالمحسوسات والتفكير في معقولات. فإن لم يسلموا بذلك فهناك على الأقل أفكار تتعلق بأمور معينة هي أمور عقلية وإدراكات لموجودات غير ممتدة. فكيف يفكر الممتد في غير الممتد؟ وكيف وهو قابل للانقسام كالانتسام؟ لاشك أن ذلك يكون بواسطة

جزء غير منقسم من ذاته. فإن كان الأمر كذلك فإن ما يفكر فيه لمن يكون جسما إذ أنه ليس بحاجة إلى ذاته كلها ليدرك موضوعه بل حسبه نقطة واحدة منه. فإن اعترفوا كما هو الواقع بأن الأفكار الأولى تتعلق بأقل الموجودات نصيبا من الأجسام فلا بد في كل الأحوال أن يكون الموجود الذي يعرفها بالتفكير فيها بريئا من الجسم أو أن يغدو كذلك.

فهل يردون بأن الأفكار تتعلق بصورة توجد في المادة؟ إن هذه الأفكار على الأقل تنشأ متجردة عن الأجسام والعقل هو الذي يقوم بالتجريد إذ أن العقل لا يقوم بتجريد الدائرة أو المثلث أو الخط أو النقط بواسطة جسمه أو بواسطة المادة بوجه عام. فينبغي أن تنفصل النفس ذاتها عن الجسم ويلزم من ذلك ألا تكون جسما. ونحن نعلم أن الجميل والعادل غير ممتدين وأننا نفكر فيهما معا. وإذن فإن كانا يأتيان إلى النفس فهي أنما تتلقاهما بما هو غير منقسم فيها ويكون مقرهما في غير المنقسم الذي فيها.

ولو كانت النفس جسما فكيف تكون لها فضائل كالاعتدال أو العدالة أو الشجاعة أو غيرها؟ في هذه الحالة إما أن نقول إن الاعتدال والعدالة والشجاعة هم نفس أو دم أو أن نعرف الشجاعة بأنها عدم تأثر النفس، والاعتدال بأنه مزيجه المناسب، والجمال بأنه الصورة الملائمية للخطوط الخارجية التي تجعلنا نقول إن الموجودات رشيقة أو جميلة. ولا جدال في أن النفس الحيوى قد يكون قويا وقد تكون خطوطه الخارجية جميلة - ولكن ما شأن هذا النفس والاعتدال؟ إنه على العكس منه يسعى وراء الإحساسات الملائمة، بأن يحيط بالموضوعات أو يمسها وذلك حين يكون ساخنا أو راغبا في بارد معقول أو مقتربا من أشياء لينة رخوة أو مصقولة. وإذن فما شأن النفس بالتقسيم تبعا للمرتبة؟

فهل ثمت أمور أزلية هى مبادى، الفضيلة وبقية المعقولات تتصل بها النفس أم أن الفضيلة تظهر وتعيننا ثم تفسد بدورها؟ ولكن من خالقها ومن أين تأتى؟ إن الخالق فى هذه الحالة يظل موجودا. فلابد إذن أن تكون هناك أشياء أزلية ثابتة مثلها كمثل تصورات الهندسة. ولكن إن كانت الفضيلة من ضمن هذه الأصور الأزلية الدائمة فهى ليست جسما. فينبغى إذن أن يكون الموجود الذى تكون فيه مماثلا لها

أى لا يجب أن يكون هذا الموجود جسما إذ أن طبيعة الجسم لا تدوم بل هي بأسرها ذائلة.

٨- (١) فإذا ما تأمل مؤلاء (الخصوم) أفعال الجسم من تسخين وتبريد ودفع وثقل وأدخلوا النفس ضمنها وظنوا أنهم على هذا النحو يدخلونها في عداد الموجودات الفعالة، فإنهم بذلك يجهلون أولا أن الأجسام تنفعل كل ذلك بفضل قوى لا جسمية فيها ويجهلون بعد ذلك ما نقول به من أن النفس ليست لديها قوى من هذا النوع بل لديها الفكر والإحساس والاستدلال والشوق والتدبير الكونى الحكيم الخير، وكل هذه تقتضى جوهرا غير جوهر الأجسام. وعلى ذلك فعندما يحيل البعض قوى الأجسام إلى حقائق لا جسمية فإنهم بذلك لا يتركون للجسم أية قدرة.

أما إن كل الأجسام تستمد ما لديها من قدرة من قوى لا جسمية فهاكم الأدلة على ذلك:

إنهم ليسلمون بأن الكم غير الكيف وبأن لكل جسم كما ولكن ليس صحيحا أن لكل جسم — كالمادة مثلا — كيفاً. ويترتب على ذلك أن يعترفوا بأنه ما دام الكم مختلفا عن الكيف فإن الكيف مختلف عن الجسم: إذ كيف يكون هناك جسم بلا كم ما دام لكل جسم كم؟ على أننا قد ذكرنا من قبل أن الجسم إذا انقسم ولم يعد له المقدار الذي كان لديه فإن الكيف يظل رغم هذا التقسيم واحدًا في كبل الأجزاء. فمثلا إن كانت حلاوة العسل لا تقل في كل جزء عنها في الكبل فينبغي ألا تكون الحلاوة جسما. وكذلك الحال في بقية الكيفيات. ثم أنه لو كانت القوى أجساما لوجب أن تكون للقوى الشديدة كتل كبيرة وألا يكون للقوى الضعيفة إلا كتبل طغيرة. على أننا قد نرى للكتل الكبيرة قوى ضعيفة ولأصغر الكتل أكبر القوى في كثير من الأحيان فلابد عندئذ أن ننسب فعلها إلى شيء غير الامتداد أى إلى غير المتدد أى إلى غير المتداد أى إلى غير المتداد أى الى غير المتداد أى الى غير المتداد أى الى غير المتداد أن الدي يهلك إذا متميزة بفضل الكيفيات التي تتلقاها فكيف لا يكون واضحا أن هذه الكيفيات المتنادة مبادىء لا جسمية؟ ولا جدوى من قولهم إن الحي يهلك إذا المتفادة مبادىء عاقلة ومبادىء لا جسمية؟ ولا جدوى من قولهم إن الحي يهلك إذا ما فارقه النفس أو الدم. فهذان حقا شيئان تستحيل بدونهما الحياة غير أن هناك ما فارقه النفس أو الدم. فهذان حقا شيئان تستحيل بدونهما الحياة غير أن هناك

أشياء عديدة لها نفس هذه الصفة ولكن أحدا منها لا بكون النفس<sup>(۱)</sup>. ولا جدال في أن النفس والدم لا يستطيعان التغلغل في كل الأشياء كما تفعل النفس.

٨- (٢) ولو كانت النفس حسما يتخلل كل شيء لتأثر الخليط على نحو واحد كما هو الحال في سائر الأجسام. غير أن الأجسام إذا اختلطت لم تبيق لجسم منها فاعلية - وإذن فلن تكون النفس بالفعل في الأجسام بل بالقوة فحسب، وبذا تفقد وجودها ذاته مثلما يفقد الحلو وجوده لو منز جناه بالمر. وإذن فلن يكون لنا عندئذ نفس.

ولو كانت النفس جسما مختلطا بالجسم تبعا لما يسمى بالخليط التام — وهو الخليط الذى فيه يوجد أحد الأجسام حيث يوجد الآخر بحيث يشغلان دائما حجما متساويا ويشغلان الحجم كله ولا يزيد حجم الأول عندما يضاف إليه الثانى — فعندئذ لن تترك أى موضع في الجسم دون أن تتخلله. وفي هذا الخليط لا تتمثل مقادير كبيرة من جسم بجانب مقادير كبيرة من جسم آخر كلا بدوره — إذ لو كان كذلك لكان أحق باسم التجاور — وإنما يتخلل الجسم الذى يلقى الجسم الآخر بأكمله حتى أدق أجزائه. على أن هذا الخليط مستحيل ما دامت أصغر الأجزاء فيه بنحو مساوية لأكبرها. وأيا ما كان الأمر، فإن الجسم بأسره هو الذى يتغلفل في تغدو مساوية لأكبرها. وأيا ما كان الأمر، فإن الجسم بأسره هو الذى يتغلفل في يخترقه لوجب عندئذ أن ينقسم الجسم إلى نقط وهو محال. إذ لو كان هناك انقسام يخترقه لوجب عندئذ أن ينقسم الجسم إلى نقط وهو محال. إذ لو كان هناك انقسام الى ما لا نهاية — ما دام أى جسم مهما صغر قابلا للانقسام — لوجدت اللانهائية لا بالقوة فحمب بل بالفعل أيضًا. فمن المحال إذن أن يخلل جسم بأسره جسما آخر بالقوة فحمب بل بالفعل أيضًا. فمن المحال إذن أن يخلل جسم بأسره جسما آخر تخللا تاما ولكن النفس تتخلل كل موضع فهى إذن لا جسمية.

٨- (٣) ويقولون إن النفس الحي ذاته الذي هو في أول الأمر "طبيعة" يغدو نفسا حين يتعوض لبرد الهواء وحين يتخلله هذا البرد إذ أن البرد يجعله ألطف مما كان - وهذا خلف لأن كثيرًا من الحيوانات تولد في الحرارة ولها نفس لم تبرد فهم يقولون إذن بأن هناك أولا طبيعة تغدو نفسا بتضافر الظرف الخارجية. ويترتب

<sup>(</sup>۱) فالكبد والمعدة — كما يقول في موضع آخر — تستحيل بدونهما الحياة ولكن ليس معنى ذلك أن النفس في الكبد أو المعدة.

على ذلك أن يضغوا المكان الأول على ما هو أدنى: فيضعون قبل الطبيعة حدًا آخر أدنى منها يسمونه "الاستعداد". وواضح أن العقل هنا يأتى فى النهاية بعد النفس. ولكن إن كان العقل سابقًا على كل الأشياء فالواجب أن نضع النفس من بعده شم الطبيعة وأن نضع الحد الأدنى بعد الأعلى تبعًا لمكانته الطبيعية. ولو كان الله كما يقولون لاحقًا متولدًا من حيث هو عقل ولو كان الفكر عنده شيئًا مستفادًا فحسب لما وجدت نفس ولا عقل ولا إله ما دام الموجود بالقوة لا يحدث ولا يخرج إلى الفعل إلا إذا وجد من قبله موجود بالفعل. إذ ما الذى ينقله إلى الفعل إن لم يكن يوجد خارجه أولا موجود آخر؟ وإن كان ينقل ذاته بذاته إلى الفعل — وهو محال فإنما يكون ذلك على الأقل بتثبيته أنظاره على موجود لا يكون بالقوة بل بالفعل.

ومع ذلك فالموجود بالقوة يظل دائمًا ساكنًا إن وجد وحده فهو لا ينتقل بذاته إلى الفعل، أما الموجود بالفعل فهو أعلى من الموجود بالقوة مسا دام هو موضوع شوقه. فالحد السابق إذن هو الموجود الأعلى الذى له طبيعة متميزة عن الجسم والذى هو بالفعل على الدوام. وإذن فالعقل والنفس سابقان على الطبيعة. والنفس ليست نفسا ولا ما يشبه الجسم. ولقد بين آخرون أن النفس لا يمكن أن يقال عنها أنها جسم لأسباب مختلفة، غير أن الأسباب التي أوردناها هنا كافية.

٨- (٤) فما دامت النفس طبيعة أخرى فعلينا أن نبحث عن كنه هذه الطبيعة. فهل هي مع اختلافها عن الجسم صفة من صفاته كالانسجام؟ إن الفيثاغوريين يشبهون النفس بالانسجام في أوتار الآلة - مع بعض الاختلاف في المعنى. فعندما تشد أوتار آلة يضاف شيء معين إلى الأوتار هي تلك الخاصية المسفاة بالانسجام. ولقد ذكرت من قبل حجج عديدة ضد هذا الرأى(١) لبيان استحالته. فقيل إن النفس توجد أولا ومن بعدها الانسجام وهي تأمر الجسم وتسوده وغالبًا ما تقمعه. فلو كانت انسجامًا لما فعلت شيئًا من هذا. والنفس جوهر بينما الانسجام ليس فو كانت انسجامًا لما فعلت شيئًا من هذا. والنفس جوهر بينما الانسجام ليس فو كانت انسجامًا لما فعلت شيئًا من هذا. والنفس جوهر بينما الانسجام ليس فو كانت انسخامًا لما فعلت شيئًا من هذا. والنفس جوهر بينما الانسجام ليس فو كانت انسجامًا لما فعلت شيئًا من هذا. والنفس جوهر بينما الانسجام ليس خوهرًا. فإن كان الخليط الذي يتركب منه الأجسام مرتبًا تبعًا لعلاقة ما فتلك به

<sup>(</sup>۱) يلاحظ هنا أن أفلوطين يعترف بوجود مصادر أخرى استقى منها آراءه وحججه في تفنيد مادية النفس.ومن أهمها كتاب الإسكندر الأفروديسي في النفس وهذا واضح تماما في هذا المقال الذي كان أول ما كتبه أفلوطين

هى الصحة. ولابد بوجه خاص أن توجد قبل النفس نفس أخرى تحدث الانسجام كما هو الحال فى الآلات، إذ يدخل الموسيقار المانسجام على الأوتار لأن لديه فى ذاته العلاقة الثابتة التى ينتج الانسجام تبعًا لها. ففى هذه الحالة لا تستطيع الأوتار أن تتوافق بذاتها مثلما لا تستطيع ذلك الأجسام المكونة لجسمنا. فهنا يفال بوجه عام إن النفس تنشأ من أشياء غير حسية والنظام يظهر من تضافر أمور غير منظمة كما يقال إن النظام لا يستمد وجوده من النفس بل النفس هى التى تستمد وجودها من نظام تلقائى. غير أن هذا ليس ممكنًا لا فى الموجودات الجزئية ولا فى النفس وإذن فالنفس ليست إنسجامًا.

٨- (٥) فلنبحث الآن بأى معنى يطلق على النفس إسم "كمال Εντελεχεία Εντελεχεία" فأصحاب هدا الرأى يقولون أن النفس للمركب بمثابة الصورة للمادة التي هي الجسم الحي. فهي ليست صورة أى نوع من الأجسام ولا الجسم بما هو جسم بل "جسم طبيعي عضوى له حياة بالقوة (١) " فإذا شبهناها بالحد الذي تقارن به فهي بمثابة صورة التمثال بالنسبة إلى اليرونز. فهي إذن تنقسم تبعًا لأقسام الجسم فإذا ما بتر جزء من الجسم بتر معه جزء من النفس - وعندئذ ينبغي ألا يكون لاعتكاف النفس في النوم وجود ما دأم يلزم أن يلصق الكمال بالموجود الذي هو كماله بل لا يعود للنوم ذاته في الحق وجود.

ولو كانت النفس كمالا لما كان هناك تعارض ممكن بين العقل والرغبات: فهى إذ تظل دوامًا على وفاق مع ذاتها لا تستشعر كلها إلا تأثرًا واحدًا. وربما كانت الإحساسات وحدها هى التى تظل ممكنة أما الأفكار فمستحيلة. لهذا كان (المشاؤون) ذاتهم يقولون بنفس أخسرى أى العقل الذى يجعلونه خالدًا. فيلزم إذن أن تكون النفس العاقلة كمالا بمعنى آخر إن كان لابد من استخدام هذا التعبير بل إن النفس الحاسة ذاتها إذا احتفظت بعلامات الأشياء المحسوسة فى غيابها فإنما تحتفظ بسها دون معونة الجسم وإلا لكانت تلك العلامات فيسها كأشكال وصور وإن كانت فيسها

<sup>(</sup>ا) يورد أفلوطين هنا تعريف أرسطو المشهور للنفس.

على هذا النحو فلن تستطيع تلقى غيرها فالنفس إذن ليست كمالا لا ينفصل عن الجسم.

على أن ذلك الجرء من النفس الذي لا يرغب في طعام ولا في شراب بل في أمور غير الأمور الجسمية لا يمكن أن يكون هو ذاته كمالا لا ينفصل عن الجسم فتبقى إذن النفس الغاذية التي قد نشك في إنها كمال غير منفصل بهذا المعنى، ولكن من الواضح أنها بدورها ليسبت كذلك. فالواقع أن مبدأ النبات في الجنر، والنبات إنما ينمو في أغلب الأحيان حـول الجـذر والأجـزاء الدنيـا. فواضـم إذن أن نفسه تترك الأجزاء الأخرى منطوية في جزء واحد فهي إذن ليست في الكل كمالا لا ينفصل. ثم أن للنبات قبل نموه كتلبة صغيرة إلى حبد بعيد. فإذا كانت النفس تنتقل من نبات تام إلى نبات صغير (هو البذرة) ومن هذا إلى نبات كال فما الذي يمنعها من أن تنفصل كلية؟ ثم أنها لوكانت غير منقسمة فكيف - وهي كمال لجسم منقسم - تغدو هي ذاتها منقسمة؟ وفضلا عن ذلك فإن النفس ذاتها تنقل من حيوان إلى آخر. فكيف إذن تصبح نفس الأول نفسًا للثاني لو كانت كمالا لجسم واحد؟ إن هذا الاعتراض ناشىء كما هو واضح عن استحالة الحيوانات إلى حيوانات أخرى. فقوام وجود النفس إذن ليس في كونها صورة لجسم وإنما هي جوهر لا يدين بوجوده إلى كونه مستقرًا في جسم بل يوجد قبل أن يكون نفس ذلك الحيوان الذي سيولد وجوده النفس.

فماذا تكون ماهية النفس إذن؟ إذا لم تكن النفس جسما ولا كيفية من كيفيات وجود الجسم بلا فعلا وخلقا وإن كانت أشياء عديدة موجودة فيها وصادرة عنها وإن كانت جوهرا خارج الجسم فما هي إذن؟ من الجلي أنها ما نسميه جوهرا بحق — إذ أن كل موجود جسمي إنما هو صيرورة وليس جوهرا. فهو يكون ويفسد وهو لا يوجد مطلقا وجودا حقيقيا وهو لا يحفظ ذاته إلا بمشاركته في الوجود وبقدر ما هو مشارك فيه.

٩- ولكن هناك طبيعة أخرى توجد بذاتها وهى الوجود الحق الذى لا يكون ولا يفسد. ولو كانت تلك الطبيعة تفسد لاختفت بقية الأشياء ولما نشأت بعد ذلك. فهى التى تتمكن من حفظ هذه الأشياء هي والعالم المحسوس الذي يدين للنفس

ببقائه وبما يسوده من نظام. وهي تتحرك بذاتها لأنها هي مبدأ الحركة وهي التي تمد بقية الأشياء بالحركة. وإذ تهب الحياة للجسم الحي فإنسا تستمدها من ذاتها ولا تفقدها أبدا ما دامت تستمدها من ذاتها. إذا ليست حيساة كل الأحياء مستفادة وإلا لسرنا هكذا إلى مالا نهاية. فلا بد من طبيعة حية منسذ البداية ينبغي أن تكون أزلية غير فانية لأنها مبدأ الحياة لسائر الأحياء. فيلزم إذن أن ننسب إليها كل العنصر الإلهي الخير الذي يستمد الوجود والحياة من ذاته والـذي هـو الوجـود الأول والحي الأول الذي لا يطرأ على ماهيته تغير ولا يسرى عليه كون ولا فساد. إذ من أى شيء يكون وإلام يفسد؟ وان كان ينبغي أن يتخذ في حقيقته صفة الوجود هذه فلا يجب أن يوجد تارة أخرى مثله في ذلك كمثل الأبيض الذي هو في ذاته أبيض: فلا يمكن أن يكون تارة أبيض وتارة لا أبيض. ولو كان الأبيض هو الوجود بخلاف صفته من حيث هو أبيض لكانت له على الدوام صفة الوجود. ولكنه لا يملك سوى صفة البياض. غير أن ما يملك الوجود من ذاته، ومنسذ بداية الأسر إنسا يكون موجودا دائما. وهذا الموجود الأولى الأزلى لا يفنى قط فيصبح كحجر أو خشب بل ينبغي أن يكون حيا ويتمتع بحياة خالصة بقدر ما يظل موجودا وحده ومن ذاته. فإن اختلط بشيء أدني منه لكان أقصى ما يناله منه هو أن يجد فيـه عقبـة ولكنـه لا يفقد طبيعته الخاصة بل يستعيد حالته الأولى بأن يعود إلى طبيعته الخاصة.

١٠ والنفس من جنس الطبيعة الإلهية الأزلية ذاتها: ودليل ذلك ما ثبت من أنها ليست جسبا. وعلى ذلك فليس لها شكل ولا لون ولا يمكن أن تحس. على أن ثمت أدلة أخرى لإثبات ذلك.

فنحن إذا اعترفنا بان الموجود الإلهى الحق ينعم كله بحياة خيرة حكيمة فعلينا أن نبحث فيما بعد - قياسا على نفسنا - في طبيعة ذلك الموجود. فلنتأمل إذن نفسا غير تلك التي تجذب إليها رغبات لا عاقلة أو مشاعر عنيفة وتتلقى بقية الانفعالات لوجودها في الجسم - لنتأمل نفسا برئت من كل ذلك رفضت علائقها بالجسم على قدر وسعها. فواضح في هذه الحالة إن الشرور تضاف إلى النفس وتأتى من مصدر آخر وإنها إن كانت خالصة فإن الخير والحكمة وبقية الفضائل تكمن فيها وكأنها من خصائصها. فإن كان ذلك حال النفس حين تعود إلى ذاتها فكيف لا تكون

لها طبيعة مماثلة لتلك التى قلنا أنها تنتمى إلى الموجود الإلهى الأزلى؟ ذلك بأنه لما كانت الحكمة والفضيلة الحقة أمورا إلهية فلا يمكن أن يكونا فى شىء خسيس فان بهل لا بد أن يكون ذلك الموجود إليها ما دام له من الأشياء الإلهية نصيب بفضل قرابته لها واشتراكه فى الماهية معها.

وإذن فمن يكن منا كذلك فيسختك بنفسه قليلا عن الموجودات العليا إن كان له كل ما في الجسم على أدنى نحو ممكن. ولهذا فلو كان جميع الناس كذلك أو لو كان لعدد كبير مثل هذه النغوس فلن تبلغ الغفلة بمخلوق حد الاعتقاد بأن نغوسهم خالدة تماما. ولكنا إذ نرى النفس في أغلب الأحيان وعند معظم الناس مليئة بالأدران فإن المرء لا يعتقد بأنها شيء إلهي خالد.

ومع ذلك فينبغى أن نبحث طبيعة الشيء بأن ننظر إليه في حالته المجردة إذ أن كل إضافة إلى شيء إنما هي عقبة في طريق معرفة ذلك الشيء، فلتبحثه إذن بأن تنزع منه ما ليس في ذاته أو بالأحرى لتنزع عن نفسك ما يلطخها، ولتختبر نفسك بنسك وعندئذ ستؤمن بخلودك عندما ترى نفسك في عالم عقلى، خالص سنرى عقلا لا ينظر إلى المحسوسات الفانية بل يدرك الأزلى بما هو أزلى فيه، ويرى كل شيء في المعقول ما دام هو ذاته قد غدا عالما معقولا منيرا تضيئه الحقيقة الصادرة عن "الخير" الذي ينشر في كل المعقولات نور الحقيقة حتى لتؤمن بصدق هذه العبارة "سلام عليكم إنى لكم إله خالد"(" وذلك حين ترقى إلى الموجسود الإلهى وتثبت ناظريك على ما فيك من تشابه معه.

فإن كانت التصفية توصلنا إلى معرفة خيرا الأشياء، فإن العارف التى هي معارف بحق تظهر في داخل النفس. إذ أن النفس لا ترى الاعتدال والعدالة حين تنظر إلى الخارج بل تراهما فيها وفي تفكيرها في ذاتها وفي حالتها الأولى. وهي ترى هذه الفضائل كامنة فيها كتماثيل علق بها الصدأ تصقلها هي ("). فيهي أشبه بذهب له نفس ثم نفض عنه كل ما يتعلق به من طين وبعد أن كان يجهل ذاته ولا

<sup>(</sup>۱) هذا البيت لأنباذوقليس وهو الفيلسوف الذي يمكن أن يتخد مثالا لشعور النفس بالوهتيهال بما عرف عنه من كبرياء وتعال عن كل ما في هذا العالم.

<sup>(</sup>١) تأثير أفلاطون في هذه الأراء واضح لا يحتاج إلى بيان.

يرى ما فيه من ذهب أصبح يعجب بنفسه حين يسرى ذاته بريشة عن كل شيء ويعتقد بأنه ليس في حاجة إلى جمال مستمد ففيه القوة الكافية إن ترك لذاته.

11- وأى إنسان عاقل يشك فى أن مثل هذا الموجود خالدًا إنه يستمد من ذاته حياة لا يمكن أن يفقدها، وكيف يفقدها وهو لم يستغدها وهى ليست له بمثابة الحرارة للنار؟ - لست أعنى بذلك أن الحرارة مستفادة بالنسبة إلى النار، بل أنها مستفادة إن لم يكن بالنسبة إلى النار فعلى الأقل بالنسبة إلى المادة التي هي مصدر النار: إذ أن النار أيضا تفسد بواسطة هذه المادة.

وما هكذا تكون الحياة للنفس أبدا. فالنفس ليست حاملة الحياة ومادتها والحياة لا تضاف إليها من الخارج. إذ أنه إما أن نكون الحياة جوهرا فتكون جوهرا يحيا بذاته وعندئذ تكون هي بالضبط ضالتنا المنشودة فنعترف بأنها خالدة، أو تكون الحياة بدورها حدا مركبا فنحلله من جديد حتى نصل إلى موجود خالد يتحرك بذاته، وليس من طبيعته أن يكون له من الموت نصيب.

بل أننا حتى لو قلنا أن الحياة حال من أحوال الوجود التى تكتسبها المادة فسنضطر إلى التسليم بأن الموجود الذى تأتى منه هذه الكيفية إلى المادة هو ذاته أيا كان -- خالدا، إذ يستحيل أن يطرأ عليه عكس ما يجلبه. فهناك إذن طبيعة حية فعالة.

۱۲ وفضلا عن ذلك فإن قيل: إن كل نفس تتعرض للفساد لوجب أن يكون الفساد قد دب في كل شيء منذ عهد بعيد. وإن قيل أن بعض النفوس تفسد دون البعض الآخر أي أن نفس العالم مثلا خالدة ونفسنا ليست كذلك، فلا بد أن يذكر سبب هذا الاختلاف: إذ أن كليهما معا مباديء حركة، وهما متصلان باشياء واحدة بواسطة ملكة واحدة، عندما يفكران في الموجودات التي في السماء وفيما وراء السماء وعندما يبحثان عما هو في ماهية الموجودات عندما يصعدان إلى المبدأ الأول وتصورها لكل موجود في ذاته الذي تستمده بذاتها من الموضوعات التي تتأملها في ذاتها يأتيها من المتذكر. وهذا التصور يجعل لها وجودا سابقا على الجسم ويعكنها وهي تنعم بمعرفة أولية — من أن تكون هي ذاتها أزلية.

إن كل ما يتضمن من أجل وجوده تركيبا يتحلل بطبيعته إلى العناصر التى يتركب منها، غير أن النفس طبيعة واحدة بسيطة توجد كلها بالفعل فى حالة حياة، فهى إذن لن تفنى. ولن يقال إنها قد تفنى بالانقسام والتجرىء وردنا على ذلك أنها ليست كتلة ولا كماً كما أثبتنا؟

- فهل يطرأ عليها الفساد بالإستحالة.
- إن الاستحالة حين تكون علة للفساد تقضى على الصورة ولكن تترك المادة وهذا لا يحدث إلا لموجود مركب فان كان يستحيل إذن أن تفسد على أى نحو من هذا الأنحاء فهى بالضرورة لا فانية.
  - ١٣- فما دامت المعقولات مفارقة فكيف تدخل النفس في جسم؟
- العقولات حياة عقلية خالصة لا يدس فيها ميلا ولا شوقا، ولكن الوجود الذى يضاف إليه الشوق لأنه يأتى من بعد العقل يكون تاليا له بغضل هذه الإضافة. فهو يميل إلى خلق نظام يتفق مع ما رآه فى العقل وكأنه حامل بهذا النظام ويشعر بالام يميل إلى خلق نظام يتفق مع ما رآه فى العقل وكأنه حامل بهذا النظام ويشعر بالام الوضع، وهكذا يحاول أن ينتج ويخلق (الكونية وتسود معها كل المجهود الذى تقوم به فى العقول والتى ترتبط بالنفس الكونية وتسود معها كل الموجودات الخارجية التى تتحكم هى فيها وتمارس معها حكمتها على الكون هذه النفس تريد أن تدبر من هذا الكون جزءًا بمفردها، ولكنها مع ورودها إلى هذا الجزء الذى تكون فيه لا تنتبى بأسرها إلى الجسم، بل تحتفظ بشىء خارج عنه بهل إن عقلها لا يتأثر بالجسم أما هى ذاتها فتارة تكون فى الجسم وتارة خارجه وهى إذ تخرج من المرتبة الأولى تسير حتى المرتبة الثالثة بينما يظل العقل فى موضعه ويملأ كل شيء جمالا ونظاما بتوسط النفس: فهو موجود خالد له وسيط خالد يظل موجودًا أبدًا فى فعل لا ينتهى.

<sup>(!)</sup> في هذا الموضع يردد أفلوطين فكرة أساسية في مدهبه وهي رغبة كل مبدأ من المبادىء في أن يخلق وينظم ما يتلوه محاكيا في ذلك المبدأ الأول. وفي هذا ما يدل على أن أقكار أفلوطين الأساسية كانت ماثلة في ذهنه منذ البداية وأن في هذا المقال المتقدم حججا أفلوطنية خالصا وليس كله ترديدًا لحجج مستمدة من بقية المفكرين.

١٤ - وتتصف نفوس الكائنات الحية الأخرى وهي النفوس التي هبطت من تلك المجالات ووصلت حتى أجسام الكائنات الحية. تتصف هذه النفوس أيضا بالخلود ضرورة. فإن كان ثمة نوع من النفوس غير هذه فينبغي أن يكون مصدره الأوحد هو تلك الطبيعة الحية ما دامت هي ذاتها علة الحياة لسائر الكائنات الحية. وهذا القول ينصب على نفس النباتات أيضا. فكلها صدر عن مصدر واحد مادامت لها كلها جياة خاصة بها وما دامت لا مادية ولا منقسمة وما دامت جواهر.

فهل يقال إن النفس الإنسانية تتحلل لأنها مركبة ما دامت تنقسم إلى أقسام ثلاثة؟ عندئذ نرد بأن النفوس المجردة والخالصة تتخلى عن الصور الزائدة التى كانت لها فى الصيرورة، وأن بقية النفوس تحتفظ بهذه الصور وقتا طويسلا جدا غير أن هذا العنصر الأدنى حين يترك لا يفنى بدوره طالما أنه يظل حيست يكون مبدؤه. إذ أنه ما من موجود حقيقى يفنى.

ه١- لقد قلنا ما يجب أن يقال لأولئك الذين يرومون برهان. أما الذين يطلبون دليلا ملموسا فعليهم أن يستخلصوه من التراث الضخم الذى يرتبط بهذه المشكلة من نبوءات الآلهة التي تأمر بتهدئة نقمة النفوس التي أسيء إليها وتدعوا إلى تكريم الموتى على اعتقاد أن لديهم مشاعر — وهو أمر يمارسه الناس بإزاء الراحلين بالفعل. وكم من نفس كانت من قبل في أناس لا تكف عن أن تضفى الخير على الناس فتنفعنا بأن تعرفنا النبوءات وتعلمنا كل الأشياء. وذلك يثبت لبنا أن بقية النفوس بدورها لم تفن.

## المقال الثامن في هبوط النفس إلى الجسم

ا- كثيرا ما أتيقظ لذاتى تاركا جسمى جانبا. وإذ أغيب عن كل ماعداى أرى فى أعماق ذاتى جمالا بلغ أقصى حدود البهاء. وعندئذ أكون على يقين من أننى أنتمى إلى مجال أرفع، فيكون فعلى هو أعلى درجات الحياة، واتحد بالموجود الإلهى. وحين أصل إلى هذا الفعل أثبت عليه من فوق كل الموجودات العقلية. ولكنى بعد مقامى هذا مع الموجود الإلهى حين أعود من معاينة العقل إلى الفكر الواعى أتساءل كيف يتم هذا الهبوط الحالى وكيف أمكن أن ترد النفس إلى الأجسام ما دامت طبيعتها كما بدت لى وإن كانت فى جسم(۱).

ولقد قال هيرقليطس الذي دعانا إلى بحث هذا الموضوع بضرورة التبادل بين الأضداد فتحدث عن "طريق إلى أعلى وإلى اسفل" وقال: إن "الشيء مع تغيره يظل في سكون" و"أن تكرار مجهود مطرد واحد أمر مملل"". تلك هي المجازات التي يستخدمها ولكنه أغقل توضيح أقواله وربما كان هدفه من ذلك هو أن يحضنا على أن نبحث بأنفسها عما اهتدى إليه هو ذاته في بحثه.

وقال انباذوقليس إن الهبوط إلى هذا قانون محتم على النفوس الخاطئة وأنه هو ذاته بعد أن كان نائيا إلى جبوار الإلهة قد أتى إلى هذا العالم منقادًا لحماقة الصراع — فلم يكشف لنا في هذا الصدد أكثر مما كشف فيثاغورث. وقد فسر تلاميذه هذه الفقرة وفقرات غيرها تفسيرًا أسطوريا ولكن الأسلوب الشعرى لم يمكنه من أن يكون واضحا.

<sup>(</sup>۱) هذه الفقرة من الفقرات النادرة التي يتخذ فيها أسلوب أفلوطين شكل التأملات الشعرية أو الصوفية. وفيه يرجع العنصر الإلهي إلى الطبيعة الداتية للإنسان فيكتشف الإنسان سمو الأصل الذي أتت منه نفسه بالتأمل البناطن، وخلال ذلك لا تثار مشكلة هبوط النفس التي لا تبدأ تطرأ على الذهن إلا بعد أن يترك هذه الوحدة الفروفية ويعود إلى التفكير الواعي في هذا العالم.

<sup>(</sup>٣) الأرجيخ أن هيراقليطس يرمى هنا إلى تفسير الهبوط بأنه دفع للملل الذي يجليه بتناء انتفس في حالة واحدة.

ويبقى أمامنا أفلاطون الإلهسى الذى قال عن النفس أمورا جميلة عديدة وتحدث فى مواضع كثيرة من أبحاثه عن ورودها إلى هذا العالم ولذا نأمل أن نستخلص منها شيئا واضحا.

فماذا يقول هذا الفيلسوف؟ ليس في وسعنا أن نعرف ما يعنيه بسهولة إذ يبدو أنه لا يقول دائما نفس الشيء ولكنه يظل دائما على احتقاره للمحسوس ويعيب على النفس لحلولها في البدن، فيقول: أنها في سجن وأنها فيه كأنها في مقبرة وأن المرء في "الأسرار" لينطق بحقيقة كبرى حين يقول إن النفس في سجن. والكهف<sup>(1)</sup> عنده كانجحر عند أنباذوقليس يعنى — على ما يبدو ل— عالمنا حيث يكون السير نحو العقل — كما قال — تحريرا للنفس من علائقها وصعودا إلى خارج الكهف. وفي "فيدروس" نرى فقدان النفس لأجنحتها علة لوصولها إلى عالمنا الأرضى. وهي تعود إلى الصعود ثم يرجع بها، إكمالا للدورة إلى هنا مرة أخرى. وما يبعث بنفوس أخرى إلى هنا هي إحكام أو مصير أو قدر أو اتفاق.

وهكذا نرى ورود النفس إلى الجسم تبعا لكل هذه الفقرات أمرا مذموما. ولكنه حين يتحدث في "تيماوس" عن الكون المحسوس يثنى على العالم ويعده إلها خيرا . فالنفس هبة من فضل الصانع ترمى إلى بث العقبل في الكبون، إذ أن وجود العقل فيه لازم، وهذا لا يتأتى إن لم يكن له نفس. ولهذا أرسل الله للكون نفسا مثلما أرسل نفسا لكل منا حتى يكون الكبون كاملا إذ لابد أن توجد في العالم المعقول ومثلها.

٧- ويترتب على ذلك أننا حين نبحث لدى أفلاطون عن تعاليم عن نفسنا فانما نتعرض ضرورة لهذا السؤال عن النفس بوجه عام: على أى نحو ترتبط النفس طيعه بجسم؟ ثم نعرض بعد ذلك لسؤال عن طبيعة العالم هو: ماذا يجب أن يكون هذا العالم الذى تقيم فيه النفس طوعا أو كرها أو على أى نحو آخر؟ وأخيرا نعرض لسؤال عن الخالق: هل أحسن صنعا أم أساء بخلق هذا العالم وبجمعه بين نفس العالم وجسمه وبين نفسنا وجسمنا.

<sup>(</sup>١) الإشارة إلى الكهف ترجع إلى "الجمهورية" أما الإشارة إلى السجن والمقبرة فترجع إلى "فيدروس".

ربما كان يلزم نفوسنا لكى تدبر الأجسام السفلى أن تتخللها إلى أعماقنا إن كان ينبغى على الأقل أن تسيطر عليها، ولولا ذلك لدب التفرق فى كل الأشياء ونقل كل منها إلى موضعه الخاص – إذ أن لكل شيء فى الكون محلا طبيعيًا خاصًا – ولاحتاجت هذه الأجسام إلى عناية تتعدد وتتنوع. إذ أن الأجسام تتقابل مع كثير من الأجسام الغريبة ولا بدلها فى خضوعها الدائم للحاجة من معونة مستمرة فيما يواجهها من صعاب جسيمة.

أما الموجود الكامل الذى لا يشوبه نقص أى الموجود الستقل الذى لا ينطوى على شيء مضاد لطبيعته (أى العالم) فليس في حاجة إلا إلى نظام طفيف. وأسا النفس فما دامت لا تعرف رغبات ولا انفعالات فإنها تظل على النحو الذى تقتضيه طبيعتها ولن تكون لها رغبات ولا انفعالات ما دامت لا تقبل أية زيادة أو نقصان.

ولذا قال (أفلاطون): إن الكمال يتحقق لنفسنا بدورها إذا اتحدت بهذه النفس الكاملة التي تسرى في السماء وتتحكم في العالم بأسره وطالما ظلت نفسنا مع تلك النفس الكونية بحيث لا تدخل في الأجسام أو في موضوع مادى فإنها تتحكم بسهولة في الكون كنفس للكل إذ ليس مما يضير النفس مطلقا أن تهب الجسم قوة الحياة طالما أن العناية التي تمارسها على الموجود الأدنى لا تعوقها من أن تظل في مقر خير منه. ذلك بأن السيطرة على نوعين: سيطرة المجموعة الذي ينظم الأشياء بسلطة ملكية عن طريق أوامر لا يتولى تنفيذها، وسيطرة الموجودات الجزئية التي تمارس بفعل شخصي وباتصال مع موضوع الفعل، حيث يتأثر الفاعل بطبيعة الموضوع الذي يقع فعله عليه؛ فالنفس الإلهية تتحكم في السماء بأسرها على النحو المؤلى وهي تعلو عليها بخير أجزائها وترسل إليها آخر قواها.

فليس لنا إذن أن ناخذ على الله أنه خلق النفس فى محل أدنى إذ أن النفس لا تحرم من الأشياء الكامنة فى طبيعتها قط، بل هى تملك منذ الأزل وستظل تملك على الدوام هذه القدرة التى لا يمكن أن تكون بالنسبة إليها طبيعة مضادة أى أن هذه القوة تنتمى إليها دواما وهى لم تبدأ قط.

وحين يقول أفلاطون: إن نفوس النجوم هي لأجسامها بمثابة النفس الكونية للعالم - إذ أنه يضع أجسام الكواكب أيضا داخل حركات دائرية للنفس - نراه

يبقى للنجوم ما هى خليقة به من سعادة، ذلك بأن هناك سببين يجعلان اتحاد النفس والجسم أمرا لا يحتمل: فذلك الاتحاد أولا عقبة فى سبيل التفكير وهو بعد ذلك يملأ النفس ملذات ورغبات ومخاوف. على أن شيئا من هذا لا يطرأ على نفس النجوم فهى لا تغوص فى باطن الأجسام، وهى لا تنتمى إلى شى، وهى ليسبت ملكا لجسمها، بل جسمها ملك لها، وليس من شانها أن تخضع لأى نقص أو عيب. فهى إذن ليست مليئة بالرفبات والمخاوف إذ أنها لا تنتظر شيئا تخشاه من جسم مماثل لجسمها، و ليس هناك أى شى، يتجه بها إلى أسفل ويصرفها عن تأملها الخير السعيد وهى دائما قريبة من المثل العليا تنظم الكون بقوتها دون أن تنفذ هى ذاتها شيئا.

٣- ولكن ما القول في النفس البشرية التي توجد بأسرها - على ما يقال - في الجسم حيث تعانى الشر والأنم وحيث تحيا في أسى ورغبة وكل ضروب الشر والتي يعد الجسم لها سجنا ومقبرة والعالم كهفا وحجرًا؟ ألا يتنافى هذا الرأى عنها مع ما قيل عنها؟

فلنقل الآن إن أسباب هبوط النفس ليست واحدة فكل العقبول ومنها العقل الكلى وغيره توجد في مجال التعقل الذي نسميه بالعالم المعقول، وهذا العالم يشتمل أيضا على القوى العقلية التي ينطوى عليها العقبل الكلى والعقبول الفردية – إذ أن العقل ليس واحدا بل هو واحد وكثير في نفس الآن. ولابد أن تكون النفس بدورها واحدة وكثيرة. فعن النفس الواحدة تصدر نفوس كثيرة ومختلفة مثلما تصدر الأنواع العليا منها والدنيا عن جنس واحد. وبعضها قد وهب عقلا بوفرة وبعضها وهب أقبل من سابقة وذلك في العقل الفعال على الأقل. إذ أن هناك عقبلا ينطوى بالقوة على الكائنات الأخرى كأنه كائن حي كبير وهناك عقول أخرى يحتوى كل منها بالفعل على ما يحتويه غيره بالقوة فالأمر هنا أشبه ما يكون بمدينة لها نفس تتضمن سكانا لكل منهم نفس، ولكن نفس المدينة أكمل وأقوى وإن لم يكن هناك ما يمنع من أن تكون لبقية النفوس طبيعة مماثلة لها. والأمر هنا أيضا كأن نيرانا كبيرة وصغيرة تنشأ عن مجموع النار، فالحقيقة الكاملة للنار هي حقيقة مجموع النار أو بالأحرى تلك النار بأسرها.

ووظيفة النفس العاقلة هي التفكير ولكنها لا تكتفي بالتفكير وحده إذا لو كانت تلك هي مهمتها الوحيدة لما تميزت عن العقل في شيء. فيهي إذ تضيف إلى ملكتها العقلية شيئا آخر هو الذي يميز وجودها الخاص بها لا تظل عقلا، بل لديها أيضا وظيفة خاصة شانها شان كل الأشياء الحقيقة وهي حين تلقى بنظرتها إلى الحقيقة السابقة عليها تفكر وحين تنظر إلى ذاتها تبقى على ماهيتها وحين تنظر إلى ما يليها تنظم وتدبر وتتحكم، إذ ليس التوقف عند المعقول ممكنا على الاطلاق إن كان يمكن أن تنشأ حقيقة أخرى بعده هي أدنى منه ولا شك ولكنها موجودة بالضرورة ما دامت الحقيقة السابقة عليها ضرورية بالمثل.

١- إن النفوس الفردية تمارس ميلها العقلى حين تعود إلى الموضع الذى أتت منه، ولكن لها أيضا قدرة تمارسها على الموجودات الدنيا فهي أشبه بالشعاع المضى الذى يرتبط بالشمس من أعلى ولا يأبى أن يمد الموجود الأدنى بالضوء.

ولو كانت النفوس تظل فى العقول مع النفس الكونية لوجب أن تتخلص من الألم، فهى معها فى السماء تشاركها السيطرة كالملوك الذين يظلون مع العاهل الأعظم فيحكمون معه دون أن يهيطوا إلى مكانة رجال الحاشية، ففى ذلك المجال تكون كل النفوس مع وفى موضع واحد. ولكنها تتغير وتنتقل من الكون إلى أجزائه فكل نفس منها تود أن توجد مستقلة بذاتها وتسأم حياتها مع شىء آخر فتنطوى على ذاتها. وحين تظل طويلا فى هذا الإبتعاد والانفصال عن الكل دون أن توجه أنظارها صوب المعقول تغدو جزئية وتنعزل وتضعف وتدب الكثرة فى فعلها ولا تتأمل الا أجزاء. فغى إستنادها إلى موضوع واحد منفصل عن المجموع تبتعد عن كل الباقين وترد إلى هذا الموضوع الواحد الذى يصطدم به كل الباقين وتتوجه نحدوه فتبتعد عن الجموع وتحكم موضوعها الخاص بصعوبة وتعدو متعلقة به وتقيه من (تأثير) الموضوعات خارجية، وتصبح ماثلة ومتغلغلة فيه إلى حد كبير.

ذلك هو ما يسمى بفقدان الأجنحة والسجن فى الجسم للنفس المنحرفة عن الطريق السوى الذى كانت تحكم فيه الموجودات العليا مسترشدة بالنفس الكونية وهى الحالة السابقة التى يقتضى خيرها ذاته أن تعود إليها.

فالنفس إذن قد قيدت وغللت بعد هبوطها ولا يتم فعلها إلا بواسطة الحواس، لأنها تعلق منذ البداية عن أن تغعل بالعقل، فهى على ما يقال فى قبر وسجن. ولكنها حين تعود إلى التفكير تتخلص من هذه العلائق وتعود إلى الصعود عندما تبدأ تتذكر لتتأمل الموجود إذ أنها تظل مشتملة رغم كل ذلك على جزء أعلى؛ فللنغوس بالضرورة حياة مزدوجة: هى تحيا تلك الحياة الأخرى تارة وهذه الحياة الدنيا تارة أخرى وتنهمك فى حياتها الأولى عندما توثق صلتها بالعقل، أما حياتها الثانية فلا تنغمس فيها إلا إذا اضطرتها إلى ذلك طبيعتها أو الظروف العارضة.

هذا على وجه التقريب هو ما يرمى إليه أفلاطون حينما يجعل فى خليط المجال الأدنى أقساما وأجزاء. فمن الضرورى كما يقول ألا تصل النفوس إلى الميلاد إلا حين تكون قد شكلت بواسطة هذا الجزء إن ذاك من الخليط<sup>(۱)</sup> وحين يقول إن الله يبذر النفوس فعلينا أن نفهم هذا القول بالمعنى الذى يصور به الله متكلما ومتحدثا. إذ أن أفلاطون يصور لنا الأشياء المغروزة فى طبيعة الكون متولدة مخلوقة ويكشف لنا بالتسلسل والتعاقب عن الحوادث والحقائق الأزلية (۱).

ه- وإذن فليس هناك تعارض بين كل هذه التعبيرات: بذر النفس في تربة الصيروة وهبوطها الذي يرمى إلى كمال الكون والعقاب والكهف وضرورة هذا الهبوط وحريته - إذ أن الضرورة تنطوى على الحرية - والحلول في الجسم بوصف حلولا في شيء مرذول. كذلك لا تختلف تعبيرات أنباذوقليس: المنفى الذي يفصلها عن الله، والرحلة الهائمة، والخطيئة. وكذلك تعبير هيرقليطس: الراحة في الفرار.

ونستطيع أن نقول بوجه عام إن الحرية في الهبوط لا تتناقض مع الضرورة فالمرء لا يتوجه إلى الأسوأ إلا كرها ولكنه لما كان يتوجه إليه بحركته الخاصة ففي وسعنا أن نقول إنه يتحمل عقوبة ما اقترفه. ومن جهة أخرى فما دام هناك قانون أزلى للطبيعة هو الذي يتحكم في هذه الأفعال والانفعالات. وما دام الموجود الذي يضم إلى الجسم بهبوطه من المجال الأعلى يلبى عند وصوله حاجات موجود آخر فإن المرأ لا يكون متجنيا على نفسه أو على الحقيقة حين يقول: إن الله هو الذي

<sup>(</sup>۱) أي أن مشاركة النفس في موجود جزئي ضروري لهبوطها وميلادها في هذا العالم.

<sup>(1)</sup> يفسر أفلوطين تشبيهات أفلاطون على نفس النحو الدى يفسر به الأساطير فهده التشبيهات توضح الحقائق الأزلية الثابتة بتصويرها تصويرا زمنيًا فيه تعاقب وحركة وذلك لكي تقربها إلى الأذهان.

أرسله. والواقع أن آخر آثار المبدأ ترتبط دائما بالمبدأ الذى صدرت منه حتى لسو كسان الوسطاء عديدين.

أما عن الخطيئة فهى مزدوجة: هى تلك التى تهتم بها النفس لهبوطها وتلك التى يكون قوامها الأفعال المرذولة التى ترتكبها النفس حين تأتى هنا. فالأولى هو حالة هبوطها ذاتها، أما عن الثانية فحين يكون غوص النفس فى الجسم أقل عمقًا وحين تنسحب منه بسرعة أكبر فهى خليقة بأن يحكم عليها تبعًا لمزاياها وهنا تعنى كلمة الحكم أن الأمر يتوقف على قانون إلهى - ولكن الإفراط فى الرذيلة يستحق عقابًا يشرف عليه زبائية القصاص.

وهكذا تأتى النفس ذلك الموجود الإلهى الذى يصدر عن المجالات العليا إلى داخل الجسم، والنفس آخر الألوهيات تأتى هنا بميل إرادى لتمارس قوتها وتبث النظام فيما هو تال لها، فإذا فرت النفس من هذا العالم فى أسرع وقت ممكن فلن ينالها أى أذى نتيجة لكونها قد عرفت الشر وعرفت طبيعة الرذيلة ومارست قواها وأنتجت أفعالا وآثارًا. فكل القوى التى تظلل فى العالم اللامحسوس غير فعالة، تغدو عميقة إن لم تنتقل إلى الفعل، بل إن هذه القوى إن لم تتكشف وتصدر عن النفس لجهلت هذه أنها تملكها: إذ أن الفعل يكشف دائما عن قوى كامنة خفية ليست فى ذاتها حقيقة فعلية. والواقع أن كل إمرىء يعجب للكنوز الباطنة فى أى موجود حين يرى تنوع آثاره الخارجية كما تظهر فى الأفعال الدقيقة التى تصدر عنه.

٦- لا ينبغى أن يوجد شى واحد فحسب وإلا لظل كل شى خفيا مادامت الأشياء لا تكون لها فى الواحد أية صورة متميزة. ولو ظل الواحد ساكنا فى ذات لما وجد أى موجود خاص ولو لم توجد من بعد الواحد مجموعة الموجودات التى لها مرتبة النفوس، لما كانت تلك الكثرة من الموجودات التى لها مرتبة النفوس، لما كانت الصادرة عن الواحد.

وبالمثل لا ينبغى أن توجد النفوس وحدها دون أن تظهر آثار فعلها. فمن الخصائص الكامنة في كل طبيعة أن تنتج من بعدها وأن تنمى ذاتها سائرة من مبدأ غير منقسم هو نوع من البذرة إلى ناتج حسى. ويظل الحد السابق في الكان الخاص به ولكن ما يحدثه ينتج عن قوة كامنة فيه. وليس عليه أن يبقى هذه القوة ساكنة أو

أن يغار منها فيجعل لها آثارًا محدودة بل يجب أن تتقدم هذه القوة دواسا حتى تصل كل آثار المبدأ الأسبق إلى آخر الموجودات في حدود الإمكان نتيجة لعظم هذه القوة التي تمد هباتها إلى كل الموجودات ولا تترك شيئًا دون أن يناله منها نصيب. إذ لا شيء يمنع موجودًا من أن يكون له من الخير النصيب الذي يمكنه تلقيه.

وإذا كانت طبيعة المادة أزلية ، فمن المحال - ما دامت موجودة - ألا يكون لها نصيبًا من المبدأ الذى يمد كل شيء بالخير بقدر ما يكون في وسعها تلقيه . وإن كان ظهور المادة نتيجة ضرورية لعلل سابقة عليها فلا يجب أيضا في هذه الحالة أن تكون منفصلة عن هذا المبدأ وكأن هذا المبدأ الذي يضفي عليها وجودها يتوقف لعجزه عن المضى حتى يصل إليها.

وإذن فأجمل ما فى المحسوسات هو إبانتها عن خير ما فى المعقولات وعن قدرتها وخيريتها. فالحقائق المعقولة والحقائق المحسوسة مترابطتان دائما: الأولى توجد بذاتها والثانية تتلقى الوجود منذ الأزل بمشاركتها فى الأولى وهى تقلد الطبيعة المعقولة بقدر استطاعتها.

٧- هناك طبيعتان طبيعة معقولة وطبيعة محسوسة، من الخير للنفس أن تكون فى الطبيعة المعقولة، ولكن من الضرورى - وهذه طبيعتها - أن تشارك فى الوجود المحسوس. وليس علينا أن نحمل عليها على أساس أنها ليست موجودا رفيعا من كل الوجوه. إذ أنها تحتل بين الوجودات مكانة وسطى: قلها من ذاتها قدر إلهى. ولكن لما كان موضوعها فى نهاية المعقولات وفى أطراف الطبيعة المحسوسة فإنها تهب هذه الطبيعة شيئا من ذاتها وفى مقابل ذلك تتلقى شيئا من تلك الطبيعة تنظمه مع بقائها هى ذاتها بمأمن وتفوص فيه من فرط حرارتها ولا تظل بأكملها فى ذاتها. وفضلا عن ذلك ففى وسعها أن تصعد إلى أعلى ولما كانت قد اكتسبت خبرة بما رأته وبما تقبلته هنا ففى وسعها أن تفهم كنه الوجود فى المعقول وأن تتعلم كيف تعرف الخير بمزيد من الموضوح بأن تقارنه بضده. إذ أن ممارسة الشر تؤدى إلى زيادة معرفة الخير فى الموجودات التى تقصر قوتها دون معرفة الشر بعلم يقينى قبل أن تكون قد مارسته. والتفكير الاستدلالي هبوط إلى أدنى درجات العقل: فهو عاجز عن أن يصعد إلى ما فوق ذلك؛ ولكن لما كان العقل يفعل بذاته ولا يستطيع أن يظل فى ذاته نتيجة للضرورة والقانون الطبيعى فإنه يسير حتى النفس.

فهنا نهاية المطاف بالنسبة إليه، وإذ يعاود العقل الصعود في اتجاه مضاد فإنه يترك الوجود الذي يجيء من بعده، وكذلك الحال في فعل النفس. وما يأتي من بعدها هو موجودات عالمنا هذا، أما ما قبلها فهو تأمل الحقائق. وفي بعض النفوس يتم هذا التأمل شيئا فشيئا وعلى التوالي ويتم التوجه نحو ما هو أحسن في محل أسفل. أما النفس التي نعرفها باسم النفس الكونية فلا تجد ذاتها مطلقا بسبيل القيام بفعل فيه شر. وهي لا تعانى أي شر بل تدرك بالتأمل العقلى ما هو أدنى منها وتتعلق دائما بالموجودات العليا ما دام الأمران ممكنين في نفس الوقت. وهي تأخذ من هذه الموجودات لتعطى موجودات هذا العالم ما دام من المستحيل — بوصفها نفسًا — ألا تكون على صلة بها.

٨- وإن كان لنا أن نغامر بإبداء رأى يبدو مضافا لرأى الآخرين فلنقل: إنه ليس صحيحا أن كل نفس تغوص بأكملها في المحسوس حتى نفسنا ذاتها ففيها شيء يظل دائما في المعقول؛ ولكن إن كان الجزء الذي في المحسوس هـو السائد أو بالأحرى إن كان مسودا ومضطربا فلن يسمح لنا بأن نشعر بالموضوعات التسى يتأملها الجزء الأعلى من النفس: إذا أن موضوع تفكيره لا يأتينا إلا عندما يهبط حتى يصل إلى شعورنا. ونحن لا نعلم ما يحدث في جزء معين أجـزاء النفس إلا إذا توصلنا إلى معرفة كاملة بالنفس، فالرغبة مثلا إن ظلت مثلا في الملكة الشهوية لما عرفناها، وإنما نعرفها، عندما ندركها بملكة الحس الباطن أو بالتفكير المنعكس أو بهما معا. فلكل نفس جانب أخص يتجه نحو الجسم وجانب أشرف يتجه نحو العقل، والنفس الكلية وهي نفس الكون تنظم الكون بجزئها اللذي هنو في جانب الجسم، وهي أعلى من الكون تفعل دون أن ينالها تعب إذ أنها تقرر أحكامها لا بالاستدلال مثلنا بالعيان العقلى كالفن. فالجزء الأدنى من تلك النفس هو الذي ينظم الكون. وللنفوس الجزئية التي هي نفوس أجزاء من الكون جانب أعلى بدورها ولكنها تشغل بالحواس وتأثراتها. وهي تدرك أشياء كثيرة مضادة لطبيعتها تؤلمها وتعكر صفوها. والجزء الذي ترعاه ناقص يصادف من حوله كثيرًا من الأشياء الغريبة، ولذا كانت رغبتها تتجه إلى أمور كثيرة أخرى تجد فيها لـنة، غير أن لذتها تخدعها، ولكـن للنفس أيضا جزءا لا يتأثر بتلك اللاذ الزائلة يحيى حياة شبيهة بحياة النفس الكلية

## التاسوعة الخامسة المقالة الأولى رسالة في الأقانيم الثلاثة التي هي مبادىء

١- ما السبب إذن في أن النفوس نسيت الله أباها وأنها وهسى أجرزاء آتية منه وملكه التام تجهل ذاتها وتجهله؟ إن أصل الشر بالإضافة إليها هم، الجرأة والكون والاختملاف الأول وإرادتها أن تكون ملكا لذاتها، إنها تفرح باستقلالها فتمارس حركتها التلقائية لكي تهرب إلى الجهة المقابلة لله: فإذا ما وصلت إلى أبعد نقطة جهلت حتى أنها آتية منه: مثلها مثل أبناء انتزعوا من أبيهم وربما زمنًا طويلا بعيدًا عنه فهم يجهلون أنفسهم ويجهلون أباهم، إن النفوس وقد انقطعت عن رؤيته وعن رؤية ذاتها تحتقر ذاتها لأنها تجهل سلالتها، إنها تقوم كل ما عداه وسا من شيء إلا وتعجب به أكثر من إعجابها بذاتها، كل شيء يدهشها ويستهويها ويدعها معلقة، هي تقاطع — بما تستطيع من قوة — الأشياء التي ابتعدت عنها احتقارًا لها، حتى أن سبب جهلها التام لله هو تقديرها لأشياء هذه الدنيا واحتقارها لذاتها، إذ أن السعى وراء شيء والإعجباب به هو بالإضافة إلى الذي يعجب به ويسعى وراءه بأنه هو أدنى منه، وهو إذ يضيع نفسه في مكنان أدنى من الأشياء الخاضعة للكون والفساد، وإذ يعتقد نفسه أحقر ما يجد من أشياء وأكثرها فناء لن يستطيع أبدأ أن يدرك طبيعة الله وقدرته لذا يلزم استدلالان لمخاطبة الذين هذا استعدادهم إذا أردنا أن ينكصوا على أعقابهم صوب الموجودات الأول وأن نعود بهم إلى الحد الأقصى أعنى الواحد والأول. منا هما هنذان الاستدلالان؟ (١) إن أحدمما يبين شناعة ما تكرمه النفس الآن "وسنسهب فيه في موضع آخر" (٢) والثاني يعلم النفس ويذكر بطريقة ما بأصلها وكرامتها، وهو يـأتى قبـل الآخـر. وإذا اسـتبان هـذا الموضوع أنار الآخر. وهو الذي ينبغي معالجته الآن وهو قريب جدًا من موضوع بحث الآخر وسيفيده كثيرًا، إذ أن الـذي يبحث هو النفس ومن الضروري أن نعلم أي موجود هي، فهي التي تبحث لكي تعرف أولا ذاتها وتعلم إن كانت لها القدرة على القيام بمثل هذا البحث أن كانت لها عين تستطيع أن ترى وإن كان من الملائم القيام بالبحث. إذ أنه إذا كان ما تبحث عنه غريبًا عنها فما الفائدة من البحث؟ ولكن إذا كان موضوعًا مجانسًا لها فمن الملائم البحث عنه ومن المكن العثور عليه.

٢- بل تفكر كل نفس أولا فيما يلى: كيف أن كل نفس هي التي خلقت جميع الحيوانات بأن نفخت فيها الحياة؛ الحيوانات التي تغذيها: الأرض والبحر والتي في الهواء، والكواكب الآلهيـة في السماء خلقت الشمس والسماء الواسعة ووضعت فيها النظام وأعطتها حركة دائرية راتبة. إنها من طبيعة مختلفة عن الموجودات التي تنظمها وتحركها وتحييها وبالضرورة هي أشرف منها، من حيث أن الموجودات تكون وتفسد بحسيما تمدها النفس بالحياة أو تتركها بينما هي باقية دائمًا لأنها لا تترك ذاتها. أما كيف توفر الحياة للعالم ولكل من الموجودات فلنصطنع الاستدلال الآتى: فلتختبر النفس الكلية الكبرى التى هى نفس أخرى، ولكن ليست نفسًا صغرى لنرى هل ستكون جديرة بهذا الاختيار ويتحقق ذلك من ابتعادها عن كل ما يغرى النفوس الأخرى ويدفعها إلى الخطأ وذلك بفضل موقفها الهادىء الرزين. ولنفترض نفس الهدوء في الجسم الدي يحيط بها وأن اضطرابها يسكن بل أن كل ما يحيط بها يسكن: الأرض والبحسر والهبواء وحتى السماء وهبي أعلى من سائر العناصر، ولتتخيل فسى هذه السماء الساكنة نفسًا آتية من خارج تنساب فيها إن جاز هذا التعبير وتفيض فيها، تدخلها من كل صوب وتنيرها. وكمسا أن أشعة الشمس إذ تنير سحابة قاتمة تجعلها تسطع وتبدو ذهبية، كذلك النفس إذ تدخل جسم السماء تمحنه الحياة والخلود وتوقظه من سكونه. والسماء. إذ تحركها حركة سرمدية نفس تقودها بعقل تصير حيوانًا سعيدًا، -وهي تستمد كرامتها من النفس القائمة فيها، ولم تكن من قبل إلا جسما خامدًا: ترابًا وماء بالأحرى مادة قائمة أي قائمة أي لا وجودًا يكون موضوع كراهيـة الآلهـة على حد قول بعضهم. وتصير قدرة النفس وطبيعتها أوضح إذا تخيلنا هنا كيف تتحرك السماء حركة دائرية وتقودها بإراداتها الخاصة، إذ أنها تتحد بها في كَـلَ امتداد منهما كبر، وتحيى جميع الأوساط كبيرة وصغيرة. إن أجسامًا عدة لا تحل في نفس المكان ولكن الواحد يحل هنا والآخر يحل هناك. وهي منفصلة الواحدة عن الآخر سواء كانت أو لم تكن

فى مناطق متضادة، أما النفس فليست كذلك فهى لا تتجزأ لكى تحيى بكمل واحد من أجزائها كل جزء من الجسم، ولكن الأجزاء جميعًا تحيا بالنفس جمعاء الحاضرة كلها فى كل مكان المشابهة بوحدتها وحضورها فى كل مكان للأب الذى ولدها (أى العقل) إن السعاء وهى متكثرة ولها أجزاء مختلفة هى واحدة بقدرة هذه النفس التى بها يكون هذا العالم إلهاً. والشمس أيضا إله لأنسها متنفسة والكواكب أيضا - وإذا كان فينا شىء إلهى فذلك لنفس السبب، والسبب الذى من أجله يكون الآلهة آلهة هو بالضرورة سابق على الآلهة أنفسهم. ونفسنا من نوع نفسهم، وحين نتأملها فى حال الصفاء ودون الزيادة التى تنضاف إليها نجد لها عين نفس العالم وقيمة أكبر من جميع الجسميات، فإن هذه مسن ترابية، وحتى لو كانت من نار فما الذى يشعلها، وكذلك الحال فى مركبات هذين العنصرين، وكذلك الحال أيضا إذا أضفنا إليهما الماء والهواء. فإذا كنا نطلب الموجودات لأنها متنفسة فلماذا ننسى أنفسنا ونطلب موجودًا غيرنا؟ إذا كنت تحب النفس التى فى آخر فأحبب نفسك إذن.

٣- ذلك هـو الشيء النفيس الإلهي الذي هـو النفس، فابحث عن الله باطمئنان بوساطة مثل هذا المبدأ وأصعد إليه، إنه ليس بعيدًا وأنك لواصل إليه، وليس الوسطاء عديدين، تأمل إذن في هذه النفس الآلهية في جزئها الأكثر الوهية المجزء التريب من الموجود العالى الذي بعده ومنه تأتي النفس، فلو أنها على ما بينها مقالنا إلا أنها صورة للعقل، وكما أن الكلمة الملفوظة صورة الكلمة الباطئة للنفس كذلك هي كلمة العقل والفعل الذي بحسبه يصدر العقل الحياة ليحفظ سائر الموجودات، كما توجد في النار حرارتها، والحرارة التي تبذلها لباقي الأشياء يجب إذن تصور النفس التي في العقل على أنها لا تسيل بل تبقى هناك، بينما النفس الأخرى لها وجودها الخاص، ولما كانت آتيه من العقل كانت نفسا عقلية وعقلها يقوم في الاستدلال كمالها يأتيها أيضا من العقل، والعقل بعثابة أب يغذيها ولكن لم يلدها في حال الكمال إذا قورنت به، إن وجودها آت لها من العقل وعقلها بالغمل حين تتأمل العقل إذ أنها حين تنظر في العقل تحصل في باطنها على أفكارها الخاصة وتفعل، ويجب القول إن أفعال النفس هي الأفعال المقلية الباطنة فحسب، وما يأتيها من غير هذا المصدر فهو دنيء، وهو انفعال الها، فالعقل يجملها فحسب، وما يأتيها من غير هذا المصدر فهو دنيء، وهو انفعال لها، فالعقل يجملها

إذن أكثر الوهية لأنه أبوها ولأنها حاضرة لديه، إذ ليس بينهما سوى اختلافهما فسى الماهية: النفس لاحقة كمحل والعقل كصورة، ولما كانت مادة للعقل كانت جميلة عاقلة بسيطة العقل نفسه وبذا يتضم أن العقل أعلى منزلة من النفس كما عرفناها.

٤- ويمكن إدراك ذلك أيضا على النحو الآتى: اننا نعجب بالعالم المحسوس لعظمته وجماله ونظام حركته السرمدية وما فيه من آلهة منظورين أو غــير منظورين ومن جن وحيوان ونبات تؤثير في العالم المحسوس. ولكن لنرتقي إلى نموذجه ووجوده الحق ولنظر هناك جميع المعقولات الحاصلة في هدا النموذج على السرمدية والمعرفة الباطنة لذواتها والحياة، وننظر العقل الخالص الـذي هـو رئيسـها والحكمة الكبرى والحياة الحقة في عهد كرونوس في عهد الآلهة الـذي هـو "شبع" وعقل إذا أنه يحوى في ذاته جميع الوجودات الخالدة، وكبل عقبل وكبل إليه وكبل نفس في سكون سرمدى، لم يحاول التغير ما دام خيرا إلى أين يذهب ما دام حاصلا على كل شيء في ذاته ولما يحاول الاستكبار ما دام كاملا وكل ما فيه فهو كامل كى يكون كاملا من كل وجه، وما من شيء فيه إلا وهو كامل وليس فيه شيء إلا وهو يعقل، إن العقل يعقل دون بحث لأنه حاصل على ما يعقل؛ ليست سعادته شيئًا مكتسبًا فإنه هو الأشياء جميعًا منذ الأزل وتلك هي الأزلية الحقة. وما الزمان الذي يشتمل على النفس والذي يترك الماضي ليلحق بالمستقبل إلا محاكاة لهسا، فإن في النفس بعض الموجودات ثم بعضا آخر، إنسها حينا سقراط وحينا فرس ودائما موجود ما جزئى ولكن العقل الأشياء جميعا إنه حاصل على جميع الأشياء ساكنة في نفس المكان إنه موجبود فحسب، قولنا إنه موجبود يلائمه دائما، وهبو ليبس مستقبلا في أي وقت، إذ أنه موجود حتى في ذلك الوقت، وكذلك هو ليس في الماضي أبدا إذ في تلك المنطقة لا شيء يعضى ولك جميع الموجودات حاضرة فيها أبدا باقية هي، لأنها تحب لأنفسها هذه الحال، كل منها عقل وموجود وجملتها هي كل العقل وكل الموجود من حيث أن العقل يحفظ الموجود بتعقله إياه وأن الموجود بما هو موضوع تعتقل يعطى العقل التعقل والوجود، ولكن للعقل علة مختلفة عنه وهي أيضا علة الموجود، فللإثنين جميعا علة مختلفة عنهما إذ أنهما يوجدان معا ولا يفترقان ولكنهما جميعا يؤلفان ذلك الشيء الوحيد الذي هو عقل ووجود معــاً تعقل وشىء معقول معا، هو عقل لأنه يتعقل وهو موجود لأنه تعقل، إذ أنه لا يمكن أن يوجد تعتقل دون تغاير وذاتية، فالحدود الأصلية هى إذن: العقل والموجود والتغاير والذاتية، ويضاف إليه الحركة والسكون، الحركة من حيث أن هناك تعقلا والسكون لجل أن يبقى التعقل هو هو والتغاير لازم لكى يكون هناك شيء متعقل متمايز من الموضوع المعقول، وإذا حذفت التغاير كانت الوحدة اللامتميزة وكان السكون؛ والتغاير لازم أيضا لكى تتمايز الأشياء المعقولة فيما بينها، والذاتية لازمة من حيث أن الأشياء المعقولة وحدة بالذات وأن فيها جميعا شيئا مشتركا وفصلها النوعى هو التغاير. من كثرة الحدود هذه يولد العدد والكم وخاصية كل موجود الكيف، ومن هذه الحدود معتبرة مبادىء تأتى سائر الأشياء.

ه-ذلك هو الإلهة المتكثر وهو موجود في النفس المرتبطة بتلك المناطق بطبيعتها بشرط أن تريد أى تبارحها وهي إذ تقترب من العقل ولا تكون وإياه إلا شيئا واحدا إن جاز هذا التعبير تسأل من الذي ولد هذا العقل؟ ما هو الحد البسيط المتقدم عليه، علة وجوده وكثرته الذي يحدث العدد؟ إذ ليس العدد أول فإن الوحدة تأتى قبل الثنائية، والثنائية الكائنة عن الوحدة محدودة بها وهي بذاتها غير محدودة، وحين تحد يولد العدد أعنى الموجود، ولكن النفس هي أيضا عدد إذ أن هذه الحدود الأول ليست أحجاما ولا مقادير معتدة؛ هذه الأشياء الغليظة التي يعتقد بوجودها الاحساس، متأخرة عنها وأن ماله قيمة في البذرة ليس هو الرطوبة بيل ما لا يرى فيها. أعنى عددا وأصلا بذريا، وما يسمى عددا وثنائية لا محدودة في العالم المعقول هي أصول وعقل. هناك أولا الثنائية اللامحدودة التي في ما هو موضوع المعقول هي أصول وعقل. هناك أولا الثنائية ومن الواحد، والعدد صورة وكيل المعقولات، ثم العدد الذي يولد من هذه الثنائية ومن الواحد، والعدد صورة وكيل شيء فهو مصور بصورة تولدت من العدد فإذا كيان يقبيل الصورة من الواحد بأحد معينين فإنه بالمعنى الآخر يقبلها من العدد.

7- كيف إذن يرى العقل؟ وماذا يرى؟ كيف يوجد ويولد من الواحد لكى يرى؟ إذ الآن النفس تدرك أن الأمر كذلك بالضرورة ولكنها تود حل هذه المسألة التي طال اللام فيها بين قدماء الحكماء وهى: كيف يأتى للوجود من الواحد كما هو في نظرنا كثرة ما؟ ثنائية أو عددا؟ كيف لم يبق الواحد في ذاته؟ كيف تتصور رد هذه

الكثرة للوحدة. فلنعالج الموضوع بالدعاء إلى الله نفسه لا بألفاظ بل بشبوق النفس للصلاة له؛ على هذا النحو نستطيع أن نصلى له فى خلوة وإذ نتأمل هذا الواحد الموجود فى ذائه كأنه داخل هيكل، والساكن فى ما وراء الكل يجب أن نتأمل فيه الصورة التى تتطلع إلى خارج "وهى صورة ثابتة" أو بالأحرى أول صورة تجلت.

بصدد كل متحرك يجب تعيين حد يتحرك إليه ولما لم يكن هناك شيء من ذلك بصدد الواحد فلنضع أنه غير متحرك، ولكن إذا جاء شيء بعده فلا يجيء الشيء للوجود إلا إذا كان الواحد متجها إلى نفسه أبدا "ولا تكونـن الصيرورة في الزمان مشكلة لنا ونحن بصدد موجودات سرمدية. بالقول نضيف الصيرورة لهذه الموجودات لكى نعبر عما بينها من رابطة علية وترتيب، بل يجب القول في الواقع أن ما يأتي من الواحد يأتي منه دون حركة، إذ لو كان هذا الميلاد يتم بحركة لكان الحد الموجود: الثالث ابتداء من الواحد بعد الحركة لا: الثاني. وإذا فإذا كان هناك حد ثان بعد الواحد فيجب أن يوجد "هذا الحد" دون أن يتحرك الواحد دون أن يميل إليه دون أن يريده، وبالجملة دون أى حركة، كيف ذلك وماذا نتصور حوله إذا كان ساكنا؟ نتصور إشعاعا آتيا منه، الباقي ساكنا كما أن الضوء الساطع المحيط بالشمس يتولد منها مع كونها ساكنة دائمًا، على أن جميع الموجودات مادامت في الوجود يحدث بالضرورة حولها من ذات ماهيتها شيئا يتجه إلى خارج ويتعلق بقدرتها الراهنة؛ هذا الشيء بمثابة صورة الموجودات الحادثة منها. فمثلا النار تولد الحرارة ولا يحتفظ الثلج بكل برودته، فالمسمومات خاصة شاهد على ذلك، فما دامت موجودة انتشرت منها حولها رائحة هي شيء حقيقي يستمتع بها كل الجيرة يضاف إلى ذلك أن جميع الموجودات التي تصل إلى كمالها تلد، وإذن فالموجود الكامل دائما يلد دائما، يلد موضوعا سرمديا، ويلد موجودا أدنى منه.

وماذا نقول إذن عن الموجود الكلى الكمال؟ إن شيئا الله سوى ما هو الأعظم بعده، ولكن الأعظم بعده هو العقل الذى هو الحد الثانى، ذلك بأن العقل يرى الواحد ولا يفتقر إلا له، أما هو فلا يفتقر للعقل، إن ما يولد من الحد الأعلى، من العقل، هو العقل، والعقل أعلى من الأشياء جميعا، لأن سائر الأشياء تأتى بعده، فمثلا النفس كلمة العقل وفعله، كما أن العقل كلمة الواحد وفعله، أما كلمة

النفس فغير معينة، فإنها من حيث هي صورة العقل يجب أن تنظر صوب العقل، وكذلك العقل "يجب أن ينظر" صوب الواحد لكبي يكون عقلا، وهو يبراه دون أن يكون منفصلا عنه لأنه بعده ولا شيء بينهما، كما هو لا شيء بين النفس والعقل. كل موجود مولود يشتاق الموجود الذي ولده ويحبه، خاصة حين يكون الوالد والمولود وحدهما، ومتى كان الوالد خير موجود، كان المولود منه بالضرورة غير منفصل عنه إلا لأنه غيره.

٧- نقول إذن أن العقل صورة الواحد ولكن يجب أن نتكلم بعبارة أصرح: فأولا يجب أن يكبون الموجود المولود شبيها بالواحد على نحو ما، وأن يحتفظ بخصائص الواحد، وأن يكون بينه وبين الواحد مثل ما بين الضوء والشمس من مشابهة ، ولكن الواحد ليس عقلا فكيف يلد العقل! السبب أنه يسرى باتجاهه إلى ذاته وهذه الرؤية هي العقل؛ وفي الواقع أن من يسدرك غيره فهو إما الإحساس أو العقل وهنا ليس الإحساس (الذي يدرك) إذ أن الإحساس لا يدرك الواحد، فهو إذن العقل ولكن العقل قابل للقسمة وليس الحال كذلك في الواحد الذي يراه. في العقبل أيضا توجد وحدة، لكن الواحد قدرة محدثة لجميع الأشياء، والعقل ينقسم على نحو ما تبعا لهذه القدرة، ويتأمل جميع الأشياء التسى فسى قـدرة الواحـد، وبغـير ذلـك لا يكون العقل إذ أنه يستخرج من ذاته ضربا من الشعور بمالـ من قدرة على أن يلد بذاته ماهية، وأن يحد الموجود بالقدرة الآتية له من الواحد، إنه يعلم أن الماهية بمثابة جزء مما هو للواحد، وأنها آتية منه وأنها تستمد منه قوتها وأنها تصل إلى أن تكون ماهية به، ولأنها آتية منه. العقل يرى أن الحياة والتعقل والأشياء جميعا تنشأ من أنه ينقسم ابتداء من الواحد غير المنقسم، من حيث أنه ليس شيئا من هذه الأشياء، إذ أن كل شيء يأتي منه لأنه هو ليس متضمنا في أي صورة، فإنه واحد فحسب هو والعقل، وكل ما في الموجودات لذا ليس الواحد شيئًا من الأشياء التي في العقل ولكن منه تأتي جميع الأشياء، ولذا كانت هذه الأشياء ماهيات إذ أن كلا منها له حد وضرب من الصورة.

فليس يتدرج الموجود في اللامحدود، يجب أن يثبت الموجود في حد معين وحالة ثابتة، هذه الحالة الثابتة فيما يتعلق بالمعقولات هي الحد والصورة، ومنهما

تستمد أيضا حقيقتها. العقل الذي نتحدث عنه حقيق بأن يلده أصفى المبادىء وبــألا يولد إلا من المبدأ الأول، وحالما يحدث يلند معه جميع الموجنودات أى كنل جمنال المثل وجميع الآلهة المعقولة، و لكنه هو مليء بالموجودات التي ولدها يبتلعها إن جاز هذا التعبير، ويستبقيها في ذاته ويمنعها من الهبوط في المادة حسب تأويل الأسرار، وبعض الأساطير المتعلقة بالآلهة. قبل زوس يأتى كرونوس الإله الفائق الحكمة الذى يستعيد دائما الموجودات التي يلدها بحيث يمتليء العقبل بها ويشبع ولكن بعد ذلك وقد شيع يقال إنه يلد زوس، فكذلك العقل يلد النفس حين يصل إلى حده من الكمال. إذ أن الموجود التام يلد بالضرورة. ومثل هذه القوة العظيمة لا تبقى عقيمة، ولكن ليس من المكن في هذه الحالة أيضا أن يكون الموجبود المولود أعلى، ولما كان صورة من الوالد فهو أدنى منه ولنفس السبب هو بذاته لا محدود، ولكن الواحد يحده وكأنه يصوره. معلول العقل كلمة والتعقل الاستدلالي موجود قائم بذاته هو الموجود الذي يتحرك حول العقل هو نور العقل والأثر يبقى متعلقا به من الجهة الواحدة. وهو متحد بالعقل، هو ممتلىء به ومستمتع به، وهمو يأخذ منه بنصيبه، وهو نفسه يتعقل، ومن الجهة الأخرى هو متصل بما يأتي بعده أو بالأحرى هو أيضا يلد موجودات هي أدنى منه بالضرورة، سنتكلم عنها فيما بعد، إذا أن الأشياء الآلهية تقف عند النفس.

٨- من هذا الدرجات الثلاث للوجود عند أفلاطون فإنه "يقول: جميع الأشياء هي في الملك الذي يملك على جميع الأشياء وهو "الوجودات التي من المرتبة الثانية، والثالث لدى الموجودات التي من المرتبة الثانية، والثالث لدى الموجودات التي من المرتبة الثالثة "وهو يتحدث أيضا عن" "أبي العلة" (وهذا في الرسائل ص ٣١٧هـ و ٣٣٣٠) والعلة هي العقل، والعقل عنده هو الصانع، وهو يقول "الصانع يصنع النفس في فوهة بركان" (في تيماوس ص ٤١ د وفيليبوس ص ٢٨ جــ) وأبو العلة أعنى أبا العقل هو كما يقول الخير بالذات، وما هو بعد العقل وبعد الموجود (الجمهورية ص العقل هو كما يقول الخير بالذات، وما هو بعد العقل وبعد الموجود (الجمهورية ص ٩٠٥ ب) وفي عدة مواضع يقول: إن الموجود والعقل هو مثال، فهو يعلم إذن أن العقل آت من الخير بالذات وأن النفس آتية من العقل، فليس في نظرياتنا شيء جديد، وليست هي بنت اليوم.

لقد قيلت منذ زمن طويل ولكن دون أن تفصل، وما نحن اليوم إلا مفسرو هذه المذاهب القديمة التى تشهد بقدسها كتابات أفلاطون، وقد كان بارمنيدس من قبله يذهب مثل هذا المذهب حين كان يرد إلى الوحدة الموجود والعقبل، وحين كان يعلن أن الموجود ليس فى المحسوسات. قال: التعقل والوجود شيء "واحد" الموجود عنده ساكن، ولو أنه يقرن به التعقل، فهو يسلب عنه كل حركة جسمية لكى يبقى هو هو، وهو يشبهه بكتلة مستديرة لأنه ينطوى على جميع الأشياء ولأن التعقل ليس شيئا خارجا عنه، ولكنه باطن، غير أنه إذ سماه الواحد فى كتاباته استهدف للنقد من حيث أن هذا المقول عنه واحد هو متكثر. إن محاورة بارمنيدس لأفلاطون أضبط، فإنها تميز بين الواحد الأول أو الواحد بمعنى الكلمة، والواحد الثانى وهو وحدة متكثرة، والثالث وهبو وحدة وكثرة، فهو إذن متفق مع نظرية الطبائع الثلاث.

٩- وانكساغوراس إذ يتحدث عن بساطة العقل الخالص غير المتزج يضع هو أيضا الواحد كحد أول مفارق، ولكنه بسبب قدمه، قد أهمـل الدقـة، وهرقليطس أيضا يعرف الواحد السرمدي المعقول، ذلك أن الأجسام عنده هيي في صيرورة وسيلان متصلين، وعند أنباذوقليس هناك الشقاق الذي يفرق، والمحبة التي هي الواحد والواحد عنده هو أيضا لاجسمي والعناصر تكون المادة، وفيما بعد قال أرسطو إن الأول مفارق معقول، ولكن قوله إنه يعقل ذاته، يرجع إلى أنه ليس الأول وهـو إذ يسلم بموجودات معقولة عدة على قدر الأفلاك السماوية لكى يكون لكل فلك محرك يتحدث عن الموجودات العاقلة بغير ما يتحدث أفلاطون، ولكن ليس لديه حجب يقدمها، وهو يحتج بالضرورة، وحتى لو كان لديه حجج فقد يمكن الاعــتراض عليــه بأنه أقرب إلى العقل التسليم بأن الأفلاك جميعا من حيست أنها تساهم في تحقيق نظام واحد، تشخص صوب الواحد وصوب الأول، ويمكن السؤال أيضا إن كانت هذه الموجودات المعقولة العدة صادرة في رأيه عن جد واحد هنو الأول أو إن كنان هناك ميادىء عدة في المعقولات؟ ففي الحالة الأولى بموجب مماثلة بينه بأفلاك السماء المحسوسة حيث الواحد منها ينطوى على الباقي، وحيث فلك واحد هـو الفلك الخارجي يسمو على سمائرها يكبون الأول في العالم العلبوى منطويا على الأشياء جميعا، ويكون هناك عالم معقول. وكما أن الافلاك هنا ليست خالية ولكن الفلك

الأول ملى، بالكواكب وأن سائرها يحمل كل منها كوكبه، فكذلك هناك يكون المحركين محتوين على كثرة من الوجودات، بل تكون هذه الوجودات أكثر الموجودات حقيقة. وفى الحالة الثانية إذا كان كل محرك مبدأ كانت هذه المبادىء تتقابل اتفاقا ولما تكون معا، ولما تتفق لتحدث هذا الصنع الواحد الذى هو نظام السماء. وأيضا لما كانت الموجودات المحسوسة (يريد الأفلاك) التى فى السماء بعدد المحركات المعقولة، ولما كانت هذه المحركات كثرة ما دامت لا جسمية وما دام ليست لها مادة تميزها بعضها عن بعض. وهكذا كان القدماء الذين انحازوا إلى ناحية فيثاغوروس وتلاميذه وفرسيدس يستمسكون يهذه الطبيعة المعقولة بعضهم وفوها حقها فى كتاباتهم، وبعضهم كانوا يعرضونها فى دروس غير مدونة وبعضهم أغفلوها كلية.

١٠- هذا إذن ما يجب اعتقاده: هناك أولا الواحد الـذى هـو فـرق الموجـود كما أردنا بيانه في هذا العرض بقدر ما يتسنى البرهان في مثل هذا الموضوع، ثم يجيء بعده الموجود والعقبل، وفي المرتبة الثالثية طبيعة النفس، ولما كانت هذه الموجودات الثلاثة في طبيعة الأشياء فيجب الاعتقاد بأنها فينا أيضا أعنى لا في مسا فينا من محسوس "إذن أن هذه الوجودات مفارقة للمحسوسات"بل في ما هـو خـارج من العنصر المحسوس، ويؤخذ لفظ خارج بنفس المعنى الذي يقال به إن هذه الموجودات خارجة عن السماء "وتلك هي أجزاء الإنسان الذي يسميه أفلاطون "الإنسان الباطن" وإذن فنفسنا شيء إلهسي، إنها من طبيعة مختلفة عن الموجود المحسوس، إنها مثل النفس الكلية، إن النفسس الحاصلة على العقبل كاملية ولكين ينبغى التمييز بين العقل الذي يستدل والعقل الذي يقدم مبادىء الاسستدلال، إن قوة الاستدلال في النفس غير مفتقرة لآلة جسمية لفعلها، إنها تحفظ فعلها نقيا من كل جسم، ولكي تستطيع الاستدلال المجرد، إنها مفارقة وغير ممتزجة بالجسم ولن نخطىء إذا وضعناها في المعول الأول. فلا ينبغي السؤال عن المكان الذي توضع فيه بل يجب التسليم بأنها خارج الكان بالمرة. إليك إذن معنى التقدم بالذات، والخارج واللاجسمي هو مفارقة الجسم والبراءة من طبيعته، لـذا قـال أفلاطون عـن العـالم إن الصانع وضع النفس أيضا خارج العالم وجعلها له غلافا يقصد جرء النفس الذي يبقى في المعقول، وعندنا هو يقول إن نفسنا تطفيو برأسها إلى القمم وحين يوصينا بالانفصال عن الجسم لا يقصد انفصالا مكانيا فإن هذا الانفصال قد وضعته الطبيعة إنه يعنى ألا نميل نحو الجسم حتى بالخيال وأن نبقى أغرابا عنه وهذا ما يحدث إذا نحن عرفنا نصعد ونأتى إلى فوق بهذا الجزء من النفس الموضوع فى هذه الدنيا والذى وحده يصنع الجسم ويصوره ويخصص له نشاطه.

۱۱- إن النفس التى تستدل تعنى بالأشياء العادلة أو الجميلة لكى تسائل نفيسها أن كان شيء ما عادلا أو كان شيء ما جميلا؟ فيجب إذن أن يكون هناك معنى ثابت للعدالة تستدل النفس تبعا له وإلا فكيف يمكن الاستدلال؟ ولما كانت النفس تستدل تارة وطورا لا تستدل، فليس الجزء المستدل هو الذى يحفظ فينا دائما معنى العدالة، بل العقل. ففينا أيضا مبدأ العقمل وعلته وهو الله، لا بمعنى أن الله ينقسم، فإنه يبقى ساكنا، بل بمعنى أننا بالرغم من كونه لا في مكان وبقائه ساكنا، نراه في الموجودات الكثيرة حسب ما يستطيع كل بقوله، وكما لو كانت له أجزاء مختلفة كذلك يبقى المركز في ذاته، ولكن كل نقطة من نقط الدائرة تحتوى عليه والأقطار ترجع إليه خصائصها. بهذا العنصر منا نماس الله ونوجه معه ونتعلق به وحالما نميل إليه نتوط، فيه.

١٦- إذا كان فينا مثل هذه الأشياء العظمى فكيف لا ندركها، ولم نعكت معظم الوقت دون مزاولة هذه الأفعال؟ لم لا يزاولها بعض الناس أبدا؟ إن الموجودات التى هناك تظل دائما على فعلها سواء فى ذلك العقل أو المبدأ المتقدم عليه الذى يبقى دائما فى ذاته، والنفس أيضا متحركة بحركة سرمدية، ولكننا لا نحس كل ما فى النفس. إن الذى ينفذ إلى الإحساس هو الذى يصل إلينا وما دام الفعل لا ينتقل إلى الحس فهو لا يعبر النفس كلها، وإذن فنحن لا نعلم بعد من حيث أننا حساصلون على الحس وأننا لسنا جزءا من النفس، بل النفس بجميع قواها. وفضلاً عن ذلك أن كل جزء من أجزاء النفس يحيا ويعمل دائما وققا لوظيفته الخاصة ولكننا لا ندرى به إلا حين يبلغ إلينا، وندركه. فمن الضرورى لكى ندرك حضور هذه الأفعال أن نوجه إدراكاتنا إلى داخلنا وأن نثبت فيه انتباهنا. وكما أن الإنسان الذى ينتظر صوتا يشتاق سماعه يبتعد عن سائر الأصوات ويعير أذنه للصوت الذى يعتبره خير الأصوات حين يبلغ إليه، فكذلك يجب علينا هنا أن نطرح جانبا جميع الأصوات المحسوسة إلا إذا اضطررنا إليها وأن نحتفظ بالقوة الدارجة فى النفس سايمة ومستعدة لسماع أصوات العالم العلوى.

## التاسوعة السادسة المقالة التاسعة في الخير بالذات أو في الواحد

\—إنما الموجودات هي ما هي بالواحد سواء في ذلك الجواهر التي هي موجودات بأول معنى الكلمة والصفات التي هي كما يقال في الموجودات. أي موجود كان يوجد إن لم يكن واحدا؟ إن الموجودات لا توجد إن فصلت عن الوحدة: الجيش والجوقة والقطيع لن توجد إن لم تكن جيشا واحدا وجوقة واحدة وقطيعا واحدا، والبيت والسفينة أيضا لا يوجد إن لم يكونا حاصلين على الوحدة فإن البيت بيت واحد، والسفيئة سفينة واحدة، وإذا فقدا هذه الوحدة فلن يكون هناك بيت ولا قطيع.

والمقادير المتصلة أيضا لم يكن لتوجد لو لم تكن حاصلة على الوحدة: إذا قسمت مقدارا فإنه حالما يعدم صفة الوحدة هذه يتغير وجوده وكذلك الحال في النبات والحيوان كل منهما جسم واحد، و لكن إذا أفلت من الوحدة وتجزأ أجزاء كثيرة فقد الوجود الذي كان له ولم يعد ما كان، إنه يتغير إلى موجودات أخرى كل منها موجود واحد؛ توجد الصحة حين توجد؛ وحدة تنسيق في الجسم ويوجد الجمال حين تجمع الوحدة بين الأجزاء وتوجد الفضيلة في النفس حين يبلغ اتحاد أجزائها إلى الوحدة والتوافق.

ومتى كانت النفس وهى التى تصنع الجسم وتصوره وتعطيه الصورة والنظام ترد الكل إلى الوحدة، هل يتعين الصعود إليها والقول بأنها هى الواحد؟ أو كما أنها تمنح الأجسام خصائص دون أن تكون هى ما تمنح "هى تمنحها مثلا الصورة والمثال وهما مغايران لها" فكذلك إذا كانت تعطيها الوحدة فهل ينبغى الاعتقاد بأن هذه الوحدة التى تعطيها مغايرة لها، وأنها تجعل من كل موجود موجودا واحد بتأمل الواحد كما تصنع إنسانا بتأمل الإنسان المثالى، وفى هذا التأمل للإنسان المثالى تحصل على ما فيه من وحدة؛ ذلك بأن كل موجود يقال عنه إنه موجود واحد هو

واحد بقدر ما يحتمله وجوده، فكلما قل وجوده قلت وحدته وكلما زاد وجوده زادت وحدته ولا شك في أن النفس التبي هي مضايرة للواحد تزيد وحدتها بقدر زيادة وجودها، ولكنها ليست الواحد نفسه.

النفس واحدة ولكن الواحد هو على نحو ما عرض للنفس، إن النفس والواحد شيئان كالجسم والواحد — أما المقدار المنفصل كالجوقة فهو بعيد جدا من الواحد والمقدار المتصل أقرب إليه، والنفس تشارك في الواحد أكثر. هل يبراد إرجاع النفس والوحدة إلى شيء واحد بحجة أن النفس لا يمكن أن توجد دون أن تكون واحدة؟ ولكن أولا سائر الموجودات لا توجد إلا مع الوحدة، ومع ذلك فالواحد مغاير لها. ليس الجسم عين الواحد ولكنه يشارك في الواحد، ثم أن هذه النفس الواحدة هي متكثرة، ولو أنها ليست مركبة من أجزاء، فإن فيها قوى عدة: قبوى الاستدلال والاشتهاء والإدراك مجموعة بالواحد، كأنه رباط لها. إذن فالنفس وهي موجود واحد تدخل الوحدة في الموجودات ولكنها هي تقبلها من فعل موجود آخر.

٧- أليس صحيحا أن كل موجود جزئى فماهيته عين وحدته وأن فى جملة الوجود والماهية ماهية الكل عين وحدة الكل بحيث أننا باستكشاف الوجود نستكشف كذلك الواحد؟ فمثلا إذا كانت الماهية هى "العقل" فالواحد هو أيضا العقل الذى هو هكذا الموجود الأول والوحدة الأولى والذى يجعل سائر الأشياء تشارك فى الوجود وتشارك فى الوحدة بنفس المقدار. ماذا يقال فى الواقع عن الواحد إلا أنه الوجود عينه أليس هو عين الموجود؟ إنسان وإنسان واحد ذلك سواء أو أن لكل شىء عددا، وكما يقال اثنان للزوج كذلك يقال واحد أشىء واحد فإذا كان العدد موجودا فمن الواضح أن الواحد موجود كذلك، ويتعين الفحص عما هو، أما إذا لم يكن العدد العقل يقول لنا إن الموجود الذى يعدم وحدته فهو غير موجودا أصلا فيتعين النظر العقل يقول لنا إن الموجود الذى يعدم وحدته فهو غير موجودا أصلا فيتعين النظر فيما إذا كان صحيحا أن الواحد والوجود شيء واحد فى كيل موجود وفى جملة فيما إذا كان يمتنع أن الموجودات، ولكن إذا لم يكن وجود الشيء سوى كثرة أجزائه، وإذا كان يمتنع أن يكون الواحد كثرة، كان الواحد والوجود شيئين متغيايرين: الإنسان حيوان وناطق يكون الواحد كثرة، كان الواحد والوجود شيئين متغيايرين: الإنسان حيوان وناطق

وأشياء أخرى وهذه الأجزاء الكثيرة مرتبطة بوحدة، وإذن فالإنسان غير الواحد من حيث أن الإنسان قابل للقسمة وأن الواحد غير منقسم.

والوجود الكلى الحاوى فى ذاته جميع الموجودات هو من باب أولى شىء متكثر ومغاير للواحد وحاصل على الواحد بالمشاركة، فإن هذا الموجود الكلى حاصل على الحياة والعقل من حيث أنه ليس شيئا ميتا، فهو إذن متكثر حتى لو كان عقالا فحسب، فهو متكثر بالضرورة، وهو اكثر تكثرا إذا كان عقالا مشتملا على معانى، فإن المعانى هى أيضا ليست واحدة هى بالأحرى أعداد سواء فى ذلك كل معنى جزئى والمعنى الشامل، وهى ليست واحدة إلا بالمعنى الذى به العالم واحد. على العموم إذن الواحد هو الحد الأول أما العقل والمعانى والوجود فليست حدودا أولى؛ كل معنى فهو مركب من عدة أشياء، وهو لاحق على هذه الأشياء والأشياء التى هو مركب منها سابقة عليه.

أما أن العقبل لا يمكن أن يكون الحد الأول فهذا أيضا واضح للأسباب الآتية:

إن العقل يجب أن يقوم في فعل التعقل والعقل الأعلى الذي لا يتأمل موضوعات خارجة عنه يتعقل ما هو قبله، لأنه باتجاهه إلى ذاته يتجه إلى ما هو قبله، فإما أنه هو نفسه موجود عاقل وموضوع معقول وحينئذ فهو مزدوج وليس بسيطا، وإذن ليس هو الواحد، وأنه يتأمل موضوعا آخر مغايرا لذاته وحينئذ الموضوع أعلى منه وسابق عليه إذ أنه يتأمل ذاته وذلك الموضوع الأعلى جميعا وحينئذ هو لاحق ولكن يجب وضع العقل على أنه موجود هو من ناحية قريب من الخير، ومن الأول وينظر إليه؛ وهو من ناحية أخرى متحد بذاته عاقل ذاته، وعاقل ذاته باعتباره جميع الأشياء؛ فهيهات إذن أن يكون الواحد وله وجهات مختلفة، فالواحد ليس جملة الموجودات " من حيث أنه حينئذ لا يكون واحداً" لا العقل الجملة" ولا الوجود لأن الوجود هو كل شيء.

٣- ما الواحد إذن وما طبيعته ليس غريبا ألا تكون الإجابة يسيرة من حيث أن من العسير قول ما الوجود أو المثال، مع أن معرفتنا مرتكزة على مثل لا سيما وأن

النفس إذا مضت إلى موضوع غفل من كل صورة فهى عاجزة عن إدراكه لأنها تكون حينئذ غير معينة لأن شيئا لا يرسم فيها حينئذ أى أثر إن صح هذه التعبير، فتضطرب ويداخلها الخوف ألا تحصل على شيء إبداء لهذا تعيا في هذه الحالة، وتجد لذتها في النزول ثانية وتهبط حتى تصل إلى المحسوسات حيث تستريح كما يستريح المرء على أرض صلبة، مثلها مثل البصر إذا عي من الأشياء الدقيقة وجد لذة في ملاقاة أشياء كبيرة، ولكن حين تريد النفس أن ترى بذاتها ولما كانت إنما ترى باتحادها بموضوعها وكانت واحدة بغضل هذا الاتحاد معه فهي لا تعتقد أنها أدركت ما تبحث عنه، لأنها غير مغايرة لموضوع فكرها، ومع ذلك فهكذا ينبغي أن تنهج البحوث الفلسفية في الواحد.

فلما كان الواحد موضوع بحثنا وكنا نفحص عن مبدأ جميع الأشياء وهو الخير الأول، فسلا ينبغي الابتعاد من الموضوعات التي بجنوار أوائل الموضوعات والهبوط إلى أواخرها، بل ينبغي العودة من المحسوسات التي هي أواخر الموضوعــات إلى أوائلها، ينبغى التحرر من جميع الرذائل من حيث أننا نتوجه نحو الخير، ينبغى أن نرتقىي إلى المبدأ الباطن فيناء وأن نصير موجودا واحد بدل أن نكون موجودات عدة إذا أردنا أن نتأمل المبدأ والواحد. يجب أن نصير عقلا وأن نعهد بنفسها للعقل ونوطدها فيه لكى تستيقظ فتقبل موضوع رؤية العقل، يجب أن تتأمل الواحد بالعقل دون أن تضيف إليه إحساسا ما، دون أن تقبـل في العقـل أي شيء آت من الإحساس، يجب أن تتأمل أنقى الوضوعات بالعقل الخالص وبما في العقل من أولى فالذى قد تهيأ لتأمل هذا الموضوع إذا تخيل فيه مقدارا أو صورة أو حجما لم يكن العقل هو الذي يقود تأمله حينذاك، من حيث أن العقـل غـير معـد لرؤيـة مثـل هذه الموضوعات بل فعل الإحساس أو فعل الظن الذي يعقب الإحساس. يجب اتخاذ العقل نفسه شاهدا على قواه الخاصة، والعقل يستطيع أن يرى إما ما هـو قبلـه وإما ما يخصه وإما ما يتعلق به، إن ما يتعلق به بسيط نقى وما يخصه أبسط وأنقى، وسا قبله أكثر بساطة ونقاوة أى ما ليس عقلا ولكنه متقدم على العقل.

إن العقل شيء ما وهو موجود ما، ولكن ذلك الحد ليس شيئا ما من حيث أنه متقدم على كل شيء وهو ليس موجودا ما لأن للموجود صورة هي صورة الموجود، وإنما ذلك الحد غفل من كل صورة حتى الصورة المعقولة.

إذن لما كانت طبيعة الواحدة مولدة للكل فهى ليست شيئا مما تلد، هى ليست شيئا ما وليس لها كيف ولا كم وليست عقلا ولا نفسا "ليست فى حركة ولا فى سكون وليست فى المكان ولا فى الزمان". إنها فى ذاتها إنها ماهية مفارقة لسائر الماهيات أو بالأحرى هى غفل من الماهية من حيث أنها متقدمة على كل ماهية، متقدمة على الحركة، ومتقدمة على السكون، فإن هذه الخصائص توجد فى الموجودات وتجعله متكثرًا – ولكن إذا لم تكن فى حركة فكيف هى ليست فى سكون؟ ذلك بان إحدى هاتين الخاصيتين: الحركة والسكون أو الاثنين جميعًا توجدا ضرورة فى موجود وبأن ما هو ساكن فهو ساكن بالمشاركة فى السكون، وليس أننا نقول إنه علة، ولكن هذا عبارة عن إضافة عرض لا إليه بل إلينا، هذا عبارة عن ألقول بأننا حاصلون على شىء منه بينما هو باق فى نفسه. وإذا تكلمنا بدقة فليس ينبغى أن نقول عنه لا هذا ولا ذاك بل نحاول فقط التعبير عن آرائنا الخاصة بألفاظ وذلك، بتناوله من خارج، والدوران حوله تارة عن قرب وطورًا عن مسافة أبعد، تبعًا لا يعرض من صعوبات.

3- إن كبرى هذه الصعوبات هى أننا لا نفهمه لا بالعلم ولا بحدس عقلى كسائر المعقولات بل بحضور أسمى من العلم. إن النفس لتبتعد من الوحدة ولا تكون واحدة بالإطلاق حينما تدرك موضوعًا ما بالعلم، ذلك لأن العلم قول، والقول كثرة فهى تجاوز الوحدة إذن، وتستقط فى العدد والكثرة. يجب إذن الارتفاع فوق العلم وعدم الخروج من حالة الوحدة، يجب الابتعاد من العلم وموضوعاته، يجب ترك كل تأمل آخر حتى تأمل الجمال بالذات لأن الجمال متأخر عنه وآت منه، كما أن ضوء النهار آت كله من الشمس؛ لذا يقول أفلاطون إنه يمتنع قوله وكتابته (٢) ولكن ألفاظنا

<sup>(</sup>۱) أفلاطون – بارمنيدس ١٣٨ ب

۳ بارمنیدس – ۱٤۲.

ومكتوباتنا توجه نحوه، إنها تخرجنا من اللغة وتوقظنا للتأمل كأنها تدل الذى يريد التأمل على الطريق، ذلك لأننا نذهب إلى حد تعليمه الطريق والسبيل أما التأمل فهو فعل الذي يريد التأمل.

وعلى ذلك إذا كانت لا تتجه نحو التأمل، وإذا كانت النفس لا تدرك بهاء ذلك المقام، وإذا كانت لا تنفصل ولا تحتفظ فى ذاتها بحب المحب الذى إذا ما رأى موضوع حبه وجد فيه راحته، وإذا كان الذى يقبل النور الحق وينير نفسه بأجمعها بالاقتراب منه معوقًا فى صعوده بثقل يحول دون تأمله، وإذا كان لا يصعد منفردًا بل يحمل معه ما يفصله منه (أى من الواحد) وإذا كان لم يرد نفسه بعد إلى الوحدة "لأنه هو أى الواحد ليس غائبًا من شيء وهو غائب من كل شيء، وهو حاضر وليس حاضرًا إلا للذين يستطيعون قبوله وأعدوا أنفسهم بحيث ينضافون إليه ويماسونه بتشبههم، به إنهم حاصلون على قوة سن جنسه آتية من لدنه، وحين توجد هذه القوة فى الحالة التى كانت عليها لما أتتهم منه، كانوا أهللا لرؤيته بقدر ما يمكن أن يكون موضوع تأمل".

وإذن إذا لم يكن بعد في مستواه وكان باقيًا خارجيا عنه لجميع هذه الأسباب أو لأنه يعوزه التعليم الاستدلالي أو الإيمان بما يلقى إليه من تعليم، فلا يلومن إلا نفسه، وليجهد نفسه في التوحد بالابتعاد عن كل شيء. أما فيما يتعلق بعدم إيمانه بالحجج التي تعطى له فليفكرن فيما يأتى:

ه- إن الذى يفتكر أن الموجودات يدبرها الاتفاق أو قدرة تلقائية وأنها خاضعة لعلل جسيمة هو مردود بعيدًا جدًا عن الله وعن فكرة الواحد، وليس يتجه إليه قولنا بل إلى الذين يسلمون بطبيعة مغايرة للأجسام ويرتقون إلى النفس. فيجب إذن فهم طبيعة النفس والعلم فيما يجب أن يعلم بأنها آتية من العقل وأنها تحصل على الفضيلة بالمشاركة في النطق الآثي من هين المصدر، ثم يجب أن يؤخذ العقل على أنه شيء آخر غير قوة الاستدلال والاستنتاج. إن الاستدلالات تتضمن عناصر منفصلة وحركة، والعلوم أقوال باطنة في النفس وتتجلى بألفاظ لأن العقل قد أحدثها في باطن النفس. إننا نرى العقل كما يرى الشيء المحسوس بإدراك مباشر أننا نرى هدوء أنه يسود النفس وأنه أبوها من حيث أنه العالم المعقول ويجب القول بأنه في هدوء

وسكون يحتوى كل شيء في ذاته وأنه الأشياء جميعًا أنه كثرة غير منقسمة ومع ذلك متميزة وليس التمايز تمايز الألفاظ المفتكرة لفظًا لفظًا، ومع ذلك ليست أجزاؤه مختلطة بل إن كل جزء يبرز منفصلا عن سائرها مثله مثمل ما في العلوم، كمل ما نعلمه فهو غير منقسم ومع ذلك فكل شيء منفصل عن الكل.

هذه هى إذن تلك الكثرة حيث الكل موجود ممًا، وهذا هو ذلك العالم المعقول، إنه قريب من الأول وأن النطق ليثبت لنا أنه موجود ضرورة إذا سلمنا بوجود النفس، إنه أعلى من النفس ولكنه ليسس الأول لأنه ليس واحدًا ولا بسيطًا الواحد هو البسيط وهو مبدأ جميع الأشياء إنه متقدم على أرفع موجود من بين الموجودات لأن هنأك بالضرورة حدًا متقدمًا على العقل، إن العقل يريد أن يكون الواحد ولكنه ليس الواحد وإنما هو شبيه بالواحد أنه لا يتفرق، إنه يبقى حمًّا مع نفسه لأنه قريب من الأول وأنه يأتى بعده، ولكنه جرؤ على الانحراف عنه، إن الآية التي قبله هي الواحد، لا تقولن هي ما هو واحد لكى نتجنب قول الواحد كمحمول لموضوع مغاير له، الحق أن لا واحد من الأسماء يلائمه ومع ذلك ما دام يجب أن نسميه فمن الملائم أن ندعوه الواحد، لكن لا بمعنى أنه شيء له بعد صفة الواحد.

على أن من العسير جدًا معرفته على هذا النحو وإنما يعرف خيرًا مسن ذلك بمعلوله الذى هو الموجود، إنه يقود العقل إلى الموجود وطبيعته هى بحيث إنه مصدر أعظم الخيرات والقدرة المولدة للموجودات، ولو أنه يمكث فى نفسه ولا ينقص، إنه ليس فى معلولاته من حيث أنه متقدم عليها ويجب أن ندعوه الواحد ليدل عليه بعضنا بعضًا وليقودنا هذا الاسم إلى معنى غير منقسم وليوحد نفسنا ولكنا لا نقول إنه واحد وغير منقسم بنفس المعنى الذى نقول به عن النقطة والوحدة العددية، إن الواحد بهذا المعنى الأخير هو مبدأ الكم، ولم يكن الكم ليوجد لو لم يوجد أولا الجوهر، وما يسبق الجوهر، فلا ينبغى إذن أن نطبق فكرنا على النقطة أو على الواحد العددى، بل يجب أن ندرك ما لها من مشابهة ومماثلة للواحد الأعظم فى البساطة وفى انتقاء كل كثرة وكل قسمة.

٦- ما هو إذن معنى لفظ الواحد كيف نلاثم بينه وبين فكرنا؟ أننا نسلم بأكثر من معنيى الوحدة العددية، والنقطة في هذين المعنيين تصرف النفس النظر عن المقدار والكثرة فتبلغ إلى حد أدنى، إنسها ترتكز إلى غير منقسم ولكنه غير منقسم موجود في المنقسم، ومن ثمت في شيء آخسر ولكن ما ليس في شيء آخس ليس موجودا في المنقسم وليس غير منقسم على نحو حد أدنى، وفي الواقع هو أكبر الأشياء لا بالأبعاد بل بالقدرة، فإن موجودا لا ممتدا قد يكون كبيرا بقدرته "على أن الموجودات المتأخرة عنه غير منقسمة وعديمة الأجزاء من حيث قدرتها لا من حيث حجمها". يجب التسليم أيضا بأن لا نهائيته تقوم لا في عدم تمام مقداره أو عدم تمام عدد أجزائه، بل في انتفاء الحدود لقدرته حينما نتصوره كعقل أو كآلة هو أكثر من ذلك وحينما نتفكر فنزيد في وحدته، فهو دائما أعظم من كل ما نستطيع تصوره عنه، لأن له من الوحدة أكثر من فكرتنا عنه، إذ أنه في ذاته ولا صفة له، قد يمكن تصور وحدته بوساطة فكرة ما هي أنه المكتفى بنفسه إذ يجب أن يكون حاصلا إلى أعظم حد على صفة الاكتفاء هذه، والاستقلال والكمال فإن كل شيء متكثر وليس واحدا ففيه نقص ما دام لم يصر واحدا بعد التكثر والجوهر مفتقر إليه ليصير واحدا، أما هو فليس مفتقرا لذاته إذ ما هو إلا ذاته، إن موجودا متكثراً لمفتقر لجميع أجزائه على السواء، وكل واحد منها فهو موجود مع سائرها لا في ذاته فهو مفتقر إسائرها، مثل هذا الموجود يظهرنا على نقص في كل جزء من أجزائه وفي جملته.

ولما كان يجب أن يوجد شيء مستقل كل الاستقلال، كان الواحد دون غيره بحيث لا يفتقر لا لذاته ولا لشيء آخر، إنه لا يطلب معونة مالا لكي يوجد ولا لكي يوجد على وجه حسن، ولا ولكي يشغل مكانه إذ لما كان علة مسائر الأشياء فهو لا يستغيد منها وجوده، أما حسن الوجود فأى خير يمكن أن يوجد خارجا عنه ليس الخير حاصلا له بالعرض، من حيث أنه في ذاته الخير بالذات. وأخيرا هو لا يشغل مكانا لا حاجة به أن يثبت في مكان، كأنه لا يقدر أن يقوم بذاته، إن الدي يقبل وضعا هو الموجود غير المتنفس هو الثقل الذي يسقط ما دام لم يثبت ولكن سائر الموجودات تقبل وضعها به، وهي حاصلة على الوجود وفي نفس الوقت على المكان الذي يعينه لها، وفضلا عن ذلك إن الافتقار والمكان نقص وليس المبدأ مفتقرًا للأشياء

الآتية بعده، ولما كان مبدأ جميع الأشياء فهو ليس مفتقرا لأحدها، إذ لا يوجد افتقار إلا حين يوجد اشتهاء المبدأ.

وفوق ذلك لنفترض أن الواحد مفتقر لشيء ما فواضح أنــه حينتُـذ يطلب ألا يظل واحدا ويكون إذن بحاجة لعنصر مفسد لذاته وكل ما يسمى حاجة في موجود ما فله نسبة إلى خير هذا الموجود وبقائه، وإذن فليس هناك خير ما بالإضافة إليه وليست له إرادة، إنه فوق الخير وليس هو خير ذاته ولكنه الخير الأعظم لسائر الأشياء، من جهة ما هي كفؤ لأن تقبل منه شيئا، و هو خلو من الفكر لكيلا يكون فيه تغاير وليست له حركة، إنه متقدم على الحزكة وعلى الفكر، إذ فيم عساه يفكسر إلا أن يفكر في ذاته وحينئذ قبل أن يفكر يكون جاهلا ويكون مفتقرًا لفكر كي يعرف نفسه، هو الذي يكفي لنفسه كل الكفاية، وإذن فليس بصحيح أنه لكونه لا يعرف ذاته ولا يعقل ذاته يكون فيه جهل، إذ أنه لكى يكون هناك جهل يجب أن يكون هناك موجود آخر، وأن يجهل الواحد الآخر أما هو وهو متوحد فليس هناك آخر يعرفه أو يجهله، و لما كأن مع ذاته لم يكن بحاجـة لفكـر ذاتـه ولكـن لا ينبغـي أن يقال عنه حتى "إنه مع ذاته مخافة ألا نستبقى له الوجود، يجبب أن ننفى عنه التعقل والفهم، تعقل ذاته وسائر الأشياء، يجب أن نضعه لا فسى طائفة الموجودات المفكرة بل بالأحرى في طائفة الفكر لأن الفكر لا يفكر ذاته، ولكنه علة في أن موجودا آخر يفكر وليست العلة عين معلولها. إذن فما هو علة جميع الأشياء ليس شيئًا مَنها ولا ينبغي تسميته خيرا بالذات من حيث أنه يحدث الخير ولكنه بمعنسي آخر الخير بالذات الذي يفوق سائر الخيرات.

٧- إذا لم يكن لك عنه سوى فكرة غامضة بسبب أنه ليس واحدا من هذه الأشياء فوجه فكرك إلى الأشياء لكى تتأمله، ولكن فى تأملك لا تدع فكرك يسرع إلى الخارج، فإنه ليس قائما فى مكان كذا أو كذا، أنه يحرم سائر الأشياء من ذاته، إنه هنا حاضر لمن يستطيع، غائب لمن لا يستطيع، ليس يمكن التفكير فى موضوع إذا كنا نفكر فى آخر ونعكث بجانب هذا الآخر، لا ينبغى إضافة شىء للموضوع المتعقل إذا أردنا أن نتعقل هذا الموضوع فى ذاته، كذلك يجب أن نفهم تمام الفهم أن ليس يمكن تعقله ما دام فى النفس صورة موضوع آخر، ومادامت هذه الصورة فيها

بالفعل، كما أنه ليس يمكن للنفس المأخوذة والمشغولة بموضوع أن تقبل الموضوع المضاد، ولكن كما يقال عن الهيولى إنه ينبغى أن تكون خلوا من الكيفيات لكى تقبل صور الكيفيات جميعا كذلك ومن باب أولى يجب أن تكون النفس خلوا من الصور لكى لا يحل فيها أى مانع يمنعها من أن تمتلى، وتستنير بالطبيعة الأولى.

إذا كان الأمر كذلك فلنعتزل العالم الخارجي ولنتوجه بكليتنا إلى الداخيل لا نحنون على الأشياء الخارجية، ولنجهلن كل شيء: أولا بأن نعد نفسنا للتأمل ثم في وقت التأمل بأن نطرد منها كل صورة، ولنجهلن حتى كوننا نحين الذيين نتأمل وبعد أن نكون اتحدنا به واتصلنا به اتصالا كافيا فلنذهبن نقل للآخريين إن استطعنا القول ماهية الاتحاد هناك (يقصيد العالم المعقول) "ولا شك أنه بسبب مثل هذا الاتحاد دعى مينوس أليف زوس - ومن ذكراه الذي كان يحفظه - وضع قوانين هي صوره وكان يتشبع من مماسة الإله لكي يضع قوانينه" أو إذا اعتبرنا المشاغل السياسية غير لائقة بنا فلنمكثن إن أردنا في تلك المنطقة العلوية، وهذه حالة الذي السياسية غير لائقة بنا فلنمكثن إن أردنا في تلك المنطقة العلوية، وهذه حالة الذي أكمل التأمل يقول أفلاطون: إن الله ليس خارجا عن أي موجود، إنه في جميع الموجودات، ولكنهم لا يعلمون، إنهم يهربون بعيدًا منه أو بالأحرى بعيدا من أنفسهم، وهم إذن لا يستطيعون إدراك الذي هربوا منه ولا البحث عن آخر بعد أن أملكوا أنفسهم، الابن الذي يجن ويخرج من طوره هل يعرف أباه؟ ولكن الذي يتعلم من هو يعلم أيضا من أين يأتي:

٨- إذن إذا عرفت نفس ذاتها، إذا علمت أن حركتها ليست في خط مستقيم إلا إذا كانت متقطعة، وأن حركتها الطبيعية حركة دائرية لا حول نقطة خارجية بل حول مركز، وإذا علمت أن المركز أصل الدائرة، فستدور حول المركز الذي خرجت وستتعلق به وستتجمع صوب هذه النقطة التي كان يجب أن تتوجه إليها جميع النفوس والتي لا تتوجه إليها إلا نفوس الآلهة أبدًا، إذا انتقلت إليها النفوس كانت آلهة، إذا أن الإله هو موجود متعلق بالواحد وما ينحرف عنه بعيدًا جدًا هو الرجل العامي والحيوان – ما كنا نبحث عنه هل هو مركز كمركز النفس، ألا ينبغي الاعتقاد أنه شيء آخر؟ إنه النقطة التي تتطابق عندها جميع هذه المراكز اللسماة هكذا بالماثلة مع مركز دائرة مرئية، إذ أن ائنفس ليست دائرة بمعنى شكل

هندسى وإنما يعنى هذا أن الطبيعة القديمة موجودة فيها وحولها، وأن النفوس خرجت من هذه الطبيعة بل أنها منفصلة عنها بالكلية. فى حالتنا الراهنة جزء منها يعسكه الجسم "كما لو كانت قدمانا فى الماء وباقى الجسم فوق" فنرتفع فوق الجسم بجزئنا الذى لا يسبح فيه ونرتبط بوساطة مركزنا الكليى كما تتطابق مراكز الدوائر الكبرى لفلك من الأفلاك ومركز الفلك الحاوى للدوائر، ونجد فيه راحتنا. ليو كانت هذه الدوائر دوائر جسمية ولم تكن دوائر النفس لكانت تكون مرتبطة بالمركز حسب نسبة مكانية. ولما كان المركز فى نقطة معينة كانت تكون الدوائر حوله، ولكن لما كانت النفوس معتولة وكان هو فوق العقل، يجب التفكير أن الرباط الذى به يرتبط للوجود المتعقل بالمؤضوع يتم بقوى مختلفة، وبالأحرى أن الموجود المتعقل حاضر لدي موضوعه بغضل نسبة مشابهة ومشاكله، ويرتبط به بسبب اشتراكهما فى الطبيعة حين لا يحول حائل، إذ أن الأجسام يمنع بعضها بعضا من الاشتراك فيما بينها، أما الموجودات اللاجسمية فلا يعوقها الجسم، و ما يباعد بينها ليس المكان، بلى التغاير والاختلاف، وحين يزول التغاير، فإن الموجودات وقد صارت غير مختلفة تصير حاضرة بعضها تبعضها تبعض المهن.

وإذن فهو الذى لا يتضمن اختلافا ما، وهـو حاضر دائما ولكننا لا نحضر لديه إلا متى زال عنا التغاير، إنه لا يميل إلينا بحيث يحيط بنا وإنما نحن الذين نميل إليه ونحيط به، ولكننا إذا كنا دائما حوله فنحن لا ننظر دائما صوبه، الجوقة تؤلف دائما حول رئيسها وهى تغنى، و لكنها قد تتحول صوب النظارة وإنما حين تتجه صوبه تغنى كما ينبغى وتؤلف دائرة كاملة كذلك نحن نحيط به هو دائما وحينما تكف عن الإحاطة به يحل بنا الدمار الكلى وننعدم من الوجود ولكننا لسنا دائما متجهين صوبه وحيثما ننظر صوبه فتلك غايتنا وراحتنا ولا يعود صوتنا ينشز ونرقص حقا حوله رقصا ملهما.

٩- فى هذا الرقص نتأمل ينبوع الحياة ينبوع العقل مبدأ الوجود علة الخير أرومة النفس، جميع هذه الأشياء لا تفيض منه بانتقاص جوهره فإنه ليس كتلة جسمية وإلا كانت معلولاته دائرة، ولكنها سرمدية لأن مبدأها يظل هو هو لا ينقسم فيما بينها، بل يظل تاما، لذا كانت معلولاته أيضا باقية كالضوء الذي يبقى ما

بقيت الشمس إذ لا فاصل بينه وبينها، ولسنا مفصولين عنه ولو انسابت إلى نفسنا الطبيعة الجسمية وجذبتنا إليها، به يتاح لنا أن نحيا ونحفظ وجودنا ولكنه لا ينصرف بعد هاتين الهبتين بل يستمر على توفير حاجاتنا ما بقى هو هو أو بالأحرى في هذه الحياة العادلة نفسها نحنو عليه وعلى خيرنا، وليس بعدنا عنه بعدا مكانيا وإنما هو فقط تضاؤل وجود، في هذه الحياة العاجلة عينها تستريح النفس من الشر باعتزالها في منطقة بريئة من الشر، في هذه الحياة العاجلة عينها توجد الحياة النفس بالعقل ونبلغ إلى الوجود التام، في هذه الحياة العاجلة عينها توجد الحياة الحقة (متى كنا متصلين بالله) إن الحياة الراهنة متى كانت خلوا من الله ما هي إلا أثر أو صورة من الحياة هناك، وإن هذه الحياة المثلي هي فعل العقل. وهي بهذا الفعل تلد صورة من الحياة هناك، وإن هذه الحياة المثلي هي فعل العقل. وهي بهذا الفعل تلد النفس التي يخضبها الله مليئة بجميع هذه الخيرات، وهذا الإخصاب هيو الإضافة النفس التي يخضبها الله مليئة بجميع هذه الخيرات، وهذا الإخصاب هيو الآخر لأن الخير بالذات هناك، وأنها حينما يتصل هناك تعيود ما كانت، أما هنا فالسقطة الخير بالذات هناك، وأنها حينما يتصل هناك تعيود ما كانت، أما هنا فالسقطة الخير بالذات هناك، وأنها حينما يتصل هناك تعيود ما كانت، أما هنا فالسقطة والمنفي وفقدان الأجنحة (على تعبير أفلاطون في فيدروس) ".

ولكن ما يدل على أن الخير بالذات هناك هو المحبة المساوقة للنفس حسب أسطورة اتحاد إيروس بالنفوس، الأسطورة التى نراها فى التصاوير وفى القصص. لما كانت النفس مغايرة لله ولكنها آتيه منه فإنها تحبه بالضرورة، فإذا كانت هناك أحبته حبا سماويا، أما هنا فهى لا تحبه إلا حبا عاديا، هناك أفروديت السماوية وهنا أفروديت الشعبية الشبيهة ببنت الهوى، وكل نفس فهى أفروديت، وهذا ما يعنيه "ميلاد أفروديت وميلاد إيروس فى نفس الوقت". وإذن فالنفس تحب الله بالطبع وتريد الاتحاد به كالعذراء تحب أبا شريفا حبا شريفا.

تصل النفس للبيلاد كالعذراء أغراها وعد بالزواج، ولما كانت انتقلت إلى حب كائن ثان فقد انفصلت عن أبيها قسرا، ولكنها لم تعد تشعر إلا بالكراهية لهذا القسر فإذا ما طهرت من أدران هذا العالم وأعدت للعودة إلى أبيها كانت في فرح أما

<sup>(</sup>۱) فيدروس ص ٢٤٦ ح. .

الذين يجهلون هذه الحال فليتخيلوا تبعا للحب فى هذه الدنيا كيف يكون لقاء أحب موجود؟ إن الأشياء التى نحبها هنا فانية زائلة فنحن لا نحب إلا أشباحا لاقرار لها، ونحن لا نحبها حقا، وهى ليست الخير الذى نطلبه، إن الموضوع الحق لحبنا هو هناك، ونحن نستطيع أن نتحد به وأن نأخذ نصيبا منه وأن نحصل عليه حقا إذا نحن كففنا عن تبديد أنفسنا فى الجسد.

كل من رأى يعلم ما أقول، هو يعلم أن النفس تحصل على حياة أخرى حين تقربه وتحضر لديه وتشارك فيه، في هذه الحالة هي تعلم أن الذى يمنح الحياة الحقة هو هناك، ولا تعود تحتاج إلى أى شيء مطلقا، بل على العكس يتعين عليها أن تطرح كل ما عداه وتقتصر عليه وحده، يتعين عليها أن تصير إياه وحده بأن تحذف كل زيادة، حينئذ نحاول أن نخرج من هنا ونغضب على الروابط التي تربطنا بسائر الموجودات ونرجع إلى أنفسنا. فإذن لا جزء منا إلا وهو متصل بالله وحتى هنا نستطيع أن نراه وأن نرى أنفسنا بقدر ما يمكن الحصول على مثل تلك الرؤى، نرى أنفسنا ساطعين نورا، مليئين نورا، معقولا أو بالأحرى نصير نحن نورا خليفا غير ذى ثقل، نصير إلها أو بالأحرى نكون إلها؛ تحرقنا خلاصا وموجودا خفيفا غير ذى ثقل، نصير إلها أو بالأحرى نكون إلها؛ تحرقنا حميا الجب ريثما نسقط تحت الثقل وتذبل تلك الزهرة.

۱۰۰ لم إذن لا نمكت هناك؟ ذلك أننا لم نخرج بعد من هنا تمام الخروج ولكن سيأتى وقت يكون فيه التأمل متصلا لا يعوقه عائق من الجسم، إن جزءنا الذي يرى ليس هو الجزء الذي يعوقه ذلك العائق وحتى إذا انقطع عن التأمل فإن نشاطه يتجلى في المعرفة العلمية التي تقوم في براهين وفي أدلة وفي حوار للنفس مع نفسها ولكن فعل الرؤية وقوة الرؤية ليسا النطق، إنها خير من النطق مقدمان عليه وأعلى منه كتقدم موضوعهما وعلوه، إن الموجود الذي يرى إذا رأى نفسه شبيها ذلك الوقت سيرى نفسه شبيها بهوضوعه، وفي اتحاده بذاته سيحسن نفسه شبيها بهذا الوضوع وفي مثل بساطته ولكن قد لا ينبغي استخدام هذا التعبير، سيرى "إن الموضوع الذي يراه" من حيث أنه يجب القول أن هناك شيئين ذاتا ترى وموضوعا يرى وأن القول بأن الاثنين واحد يكون من الجرأة بمكان "إن الموضوع الذي يراه إذن هو لا يراه بمعنى أنه يميزه من نفسه، وأنه يتصور ذاتا وموضوعا، لقد صار موجودا

آخر ولم يعد هو نفسه فهناك لا يعاون شيء منه على التأمل، إنه متوفر كله على موضوعه وهو معه شيء واحد كأنه طابق بين مركزه الخاص والمركز الكلى. وحتى في هذه الدنيا حين يلتقيان فهما لا يؤلفان إلا موجودا واحدا ولا يعودان اثنيين إلا حين يفترقان، لذا كان جدا عسير التعبير عما هو هذا التأمل كيف نقول إنه هو موضوع مختلف عنا، ولم نكن نراه مختلفا بل كنا نراه متحدا بنا حين كنا نتأمله.

11- ذلك ما يعنيه الأمر الصادر في الأسرار بألا يكشف شيء لغير المريديسن والحق أنه إنما لكون الله لا يكشف يؤبي أن يكشف لمن لم يسعد برؤيته بنفسه، لما لم يعدها شيئان وكانت الذات التي ترى لا تؤلف إلا واحدا مع الموضوع المرثي "أو بالأحرى المتحد بها" فإننا حين نذكر بعد هذا الاتحاد به نحصل في أنفسنا على صورة لهذه الحال.

إن الموجود الذى كان يتأمل حينذاك هو نفسه واحدا ولم يكن فيه اختلاف أصلا مع نفسه ولا من جهة من الجهات ولم يكن فيه انفعال أصلا، وفى صعوده لم يعد فيه غضب ولا شهوة ولا نطق بل ولا فكر وما دام يجب التصريح نقول: إنه هو لم يعد موجودا فقد انتزعته النشوة من نفسه واختطفته فهو يجد نفسه فى حال ساكن هادىء: ولما كان لا ينصرف عن ذات الواحد فهو لم يعد يدور حول نفسه ولكنه يبقى بلا حراك بالمرة وقد صار السكون بعينه. فيلا تستلفت الأشياء الجميلة أنظاره إذ أنه ينظر إلى ما فوق، الجمال بالذات عينه وقد جاوز حتى جوقة الفضائل مثله مثل الذى يبلغ إلى داخل الهيكل فيترك وراءه التماثيل المنصوبة فى الصحن، أنها ستكون أول ما يرى حين يخرج من الهيكل بعد أن يكون تأمله باطنا، وبعد أن يكون اتحد لا بتمثال ولا بصورة للإله، بل بالإله نفسه ولن تكون رؤيته إياها إلا تأملا من المرتبة الثانية، ولكن التأمل الذى كان له داخل الهيكل هل كان تأملا حقا؟ كلا من غير شك ولكنه ضرب من الرؤية مختلف عن التأمل كل الاختلاف، هو خروج من الذات، تبسيط للذات، ترك للذات، اشتهاء تماس، وقوف، إدراك ملاءمة، إن تأمل ما فى الهيكل، وحالما يريد أن ينظر على نحو آخر لا يبقى شىء.

تلك صور وتلك أنحاء فسر بها بالألغاز أكثر الأنبياء علما، رؤية الله، ولكن الكاهن العالم يدرك اللغز، وإذا ما جاء هناك بلغ تأملا حقا للهيكل وحتى إذا لم

يجد، وحتى إذا فكر أن الهيكل غير منظور بالمرة، إنه المصدر والمبدأ فسيعلم علم اليقين أن المبدأ لا يرى إلا بالمبدأ وأن الشبيه لا يتحد إلا بالشبيه، ولن يغفل أيا من العناصر الإلهية التى قد تحتويها النفس، وقبل التأمل، تنتظر الباقى من التأمل، الباقى هو للذى صعد فوق الأشياء جميعًا، لأنه ما هو قبل الأشياء جميعًا، فإن النفس تأبى بالطبع الذهاب إلى اللاوجود المطلق، وحين تهبط، تذهب بالشر وهو لا وجود، ولكن لا مطلق اللاوجود، وفي الاتجاه المقابل لا تذهب إلى موجود مغاير لها ولكنها تعود إلى نفسها فلا تكون حينئذ في شيء غير نفسها، ولكن حالما توجد في نفسها فحسب ولا تعود في الموجود، تكون بذلك فيه فإنه هو وجود ليس ماهية ولكنه "ما بعد الماهية" للنفس التي يتحد بها.

وإذا رأينا أنفسنا نصير إياه، واعتبرنا أنفسنا صورة له، وإذا صدرنا عنه تقدمنا كما تتقدم الصورة حتى نعوذجها ووصلنا إلى خاتمة المطاف، وإذا سقط الإنسان من مرتبة التأمل فهو يستطيع أن يبعث الفضيلة التي فيه، فيفهم حينئذ جمال نظامه الماطني، ويستعيد خفة نفسه، وبواسطة الفضيلة يصل إلى العقل وبواسطة الحكمة يصل إليه تلك هي حياة الآلهة والبشر الإلهين السعداء أعنى التحرر من أشياء هذه الدنيا والضيق بها والهرب وحدنا إليه وحده.

## نصوص مختارة

**(٢)** 

مــن

# كتاب "ما بعد الطبيعة" (١) مصطلحات فلسفية

Beginning Cause

Element Nature

Necessary One

Prior Potency

Quantum Quality

Limit Affection

Privation Part

Awhole Race

The false Accident

#### المقالة الخامسة

#### Philosophical Lexicon

### - معجم فلسفي -

(1) (BEGINNING) means (1) that part of a thing النداية from which one would start First. e.g. a line 35 or a road has a beginning in either of the 1013A contrary directione. (2) That from which each thing would best be originatedm e, g. even in learning we must sometimes begin not from the first point and the beginning of the subject, but from the point from which we should learn most essily. (3) That from which, as an immanent part, a thing first 5 comes to be, e. g as the keel of a ship and the foundation of a house, while in animals some suppose the heart, others the brain, others some other part, to be of this nature. (4) That from wnich, not as an immanent part, a thing first, comes to bo, and from which the movement or the change naturally first begins, as a child comes from its father and 10 its mother, and afight from abusive language. (5) That at whose will that which is moved is moved and that which changes changes, e. g.

the magistracies in cities, and oligarchies and

monerchies and tyrannies, are called archai

and so are the arts' and of these especially 15 the architectonic arts. (6) That From which a thing can first be known-this also is called the beginning of the thing, e. g. the hypotheses are the beginnings of demonstrations. (Causes are spoken of in an equal number of senses; for all causes are beginninge,) It is common, thaen to all beginnings to be the first point from which a thing either is or comes to be or is Known; 20 but of these some are immanent in the thing and others are outside. Hence the nature of athing is a beginning, and so is the elemnet of a thing, and thought and will, and essence, and the final cause - for the good and the beautiful are the beginning both of the

السبب

25

things.

immanent material, a thing comes into being, e. g. the bronze is the cause of the statue and the silver of the saucer, and so are the classes which include these. (2) the form or pattern, i.e. the definition of the essence and the classes which include this (e.g. the ratio 2:1 and number in general are causes of the octave), and the parts included in the definition. (3) That from which

knowledge and of the movement of many

the change or the resting from change first 30 begins; e.g. the adviser is a cause of the action, and the father a cause of the child, and in general the maker a cause of the thing made and the change - producing of the changing. (4) The end' i.e. that for the sake of which a thing is, e. g. health is the cause of wlking. For why does one walk?, we say; 'that one may be bealthy; and in speaking thus we think we have given the 35 cause, The same is true of all the means that intervene before the end, when something else has put the proess in motion, as e,g thinning or purging or drugs or in instruments intervene 1013 b before healath is reached; for all these are for the sake of the end, though they differ from one another in that some are istrments and others are actions.

These, then are practically all the senes in which causes are spoken of, and as they are spoken of in several senses it follows both that there are several causes of the same thing and in no accidental sense (e.g. both the art of sculpture and the bronze are causes of the statue not in respect of anything else but qua statue; not, however in the same way, but the one as matter and the other as source of the movement), and that things can be causes of one

5

another (e, g. exercise of good condition, and the latter of exercise; not however, in the same way, but the one as end and the other as source of movement). - Again, the same thing is the cause of contraries; for that which when present causes a particular thing we sometimes charge, when absent, with the contrary, e. g. we impute the shipwreck to the absence of the steersman, whose presence was the cause of safety; and both - the presence aed the privation - are causes as sources of movement.

15

10

20

25

All the causes now mentioned fall under four senses which are the most obvious - For the letters are the cause of syllables, and the material is the cause of manufactured things, and fire and earth and all such things are the causes of bodies, and the parts are cauese of the whole, and the hypotheses are cauese of the conclusion, in the sense that they are that out of which these respectively are made: but of these some are causes as the substratum (e. g. the parts.). others as the essence (the whole, the synthesis, and the form). The semen, the physician, the adviser, and in general the agent, are all sources of change or of rest. The ermainder are causes as the end and the good of the other things; for that for the sake of which

other thinge are tends to be the best and the end of the other things; let us take it as making no difference whether we call it good or apparent good.

These, then, are the causes, and this is the number of their kinds, but the varieties of causes are many in number, though when summarized these also are comparatively few.

Cases are spoken of in many senses, and even of those which are of the same kind some are causes in a prior and oth in a posterior sense, e. g. both'the physician' and 'the professional man' are causes of health' and both 'the ratio 2:1' and 'number' aer causes of the octave, and the classes that include any particular cause are always cause are always causes of the particular effect.

Again, there are accidental causes and the

Classes which include these, e.g. whil in one
senes, 'the sculptor' causes the statue, in another

sense 'polyclitus' causes it, because the sculptor
happens to be Polyclitus; and the classes that
include the accidental cause are also causes e.g.
'man' - or in general 'animal' is the cause of the

statue, because Polyclitus is a man, and man is
an animal. Of accidental causes also some are
more remote or nearer than others, as, for

instance, if 'the white' and 'the musical' were called causes of the statue, and not only 'Polyclitus' or 'men'. But besides all these varieties of causes, whether proper or accidental, some are called causes as being able to act, others as acting; e. g. the cause of the house's being built in a builder, or a builder who is building. - The same variety of language will be found with regard to the effects of causes; e. g. a thing may be called the cause of this statue or of a statue or in general of an image, and of this bronze or fo bronze or of matter in general; and similarly in the case of accidental effects. Again, both accidental and proper causes may be spken of in combination, e. g, we may say not 'polyclitues' nor 'the 'sculptor, but' polyclitus the sculptor,.

10

15

20

Yet all these are but six in number, while each is spoken of in two ways; for (A.) they are causes either as the individual, or as the genus, or as the accidental, or as the genus that includes the accidental, and these either as combined, or as taken simply; and (B) all may be taken as acting or as having a capacity. But they differ inasmuch as the acting cases, i.e. the individuals, exist, or do not exist, simultaneously with the things of which they are

causes, e. g. this particular man who is healing, with this particular man who is recovering health, and this particular builder with this particular thing that is being built; but the potential causes are not always in this case; for the house does not perish at the same time as the builder.

25

'ELEMENT' means (1) the primary (3) العنصر componet immanent in thing, and indivisible in kind into other kinds; e. g. the elements of speech are the parts of which speech consists and into which it is ulitmately divided, while THEY are no longer divided inio other forms of 30 speech different in kind from them, If they ARE divided, their parts are of the same kind, as a part of water is water (while a part of the syllable is not a syllable). Similarly those who speak of the elements of bodies mean the things into which bodies are ultimately divided, while THEY are no longer divided into other things 35 differing in kind; and whether the thinge of this sort are one or more, they call these elements. The so- called dements af geometrical proofs, and in general the elements of demonstrations, a similar character; for the primary demonstrations, each of which is implied in . many demonstrations, are called elements of 1014 B

demonstrations, and the primary syllogisms, which have three terms and proceed by means of one middle, are of this nature. (2) People also transfer the word 'element' from this meaning and apply it to that which, being one and small, is useful for many purposes, for which reason what small and simple and indivisible is calleed · ' an element. Hence come the facts that the most universal things are elements (because each of them being one and simple is present in a plurality of things, either in all or in as many as possible), and that unity and the point are thought by some to be first principles.

5

15

Now, since the so-called genera are universal and indivisible (for there is no definition of 10 them), some say the genera are elements, and more so than the differentir, because the genus is more universal; for where the differentia is present, the genus accompanies it, but where the genus is present, the differentia is not always so. It is common to all the meanings that the element of each thing is the frist Component immanent in each.

NATURE 'meaus (1) the genesis of growing ' (4) الطبيعة things - the meaning which would be suggested if one were to pronounce they in PHYSIS long. (2) That immanent part of a growing thing, from

which its growth first proceeds- (3) The source from which the primary movement in each natural object is present in it in virtue of its own essence. Those things are said to grow which derive increase from something else by contact and either by organic unity, or by organic adhesion as in the case of embryos. Organic unity differs from contact, for in the latter case there need not be anything besides the coutact, but in organic unities there is something identical in both parts, which makes them grow together instead of merely touching, and be one in respect of continuity and quantity, though not of quality.- (4) 'Nature' msans the primary material of which any natural object consists or out of which it is made, which is relatively unshaped and cannot be changed from its own potency, as e.g. bronze is said to be the nature of a statue and of bronze utensils, and wood the nature of wooden things; and so in all other cases; for when a product is made out of these matrials. the first matter is preserved throughout. For it is in this way that people call the elements of natural objects also their nature, some naming fire, others earth. others air, water, others something else of the sort, and some naming more than one of these, and others all of

20

25

35

400

them. — (5) 'Nature' means the ESSENCE of natural objects, as with those who say the nature is the primary mode of composition, or as Empedoclas says:-

1015A Nothing that is has a nature But only mixing and parting of the mixed, and nature is but a name given them by men.

Hence as regards the things that are or come to be by nature though that FROM WHICH they natrually come to be or are is already present, we say they have not their nature yet, unlsss they have their form or shape. That which comprises both of these<sup>2</sup> exists By nature, e.g. the animals and their parts, and not only is the first matter nature (and this in two senses, either the first, counting from the thing, or the first in general e.g. in the case of works in bronze, is first with reference to them, but in general perhaps water is first, if all things that can be melted are water), but also the form or essence, which is the end of the process of becoming. -(6) By an extension of meaning from this sene of 'nature' every essence in general has come to be called a 'nature' because the nature of a thing is one kind of essence.

10

<sup>2:</sup>Matter and fom,

From what has been said, then, it is plain that nature in the primary and strict sense is the essence of things which have in themselves, as such, a source of movement, for the matter is called the nature because it is qualified to receive this, and processes of becoming and growing are called nature because they are movements proceeding from this. And nature in this sense is the source of the movements of natural objects, being present in them somehow, either potentially or in complete reality.

(5) الضرورة

25

We call 'NECESSARY' (1) (a) that without Which, as a condition, a thing cannot live; e. g. breathing and food are necessary for an animal; for it is incapable of existing without these; (b) the conditions without which good cannot be or come to be, or without which we cannot get rid or be freed of evil e. g. drinking the medicine is necessary in order that we may be cured of disease, and a man's sailing to Aegina is necessary in order that he may got his money. -(2) The compulsory and compalsion. i.e. that which impedes and tends to hinder, contrary to impulse and purpose. For the compulsory is called necessary (whence the necessary is painful, as Evenus says: 'For every necessary is over irksome'). And compulsion is a form of

30 necessity, as Sophocles says: 'But force necessitates me to this act; And necessity is held to be samething that cannot be persuaded - and rightly, for it is contrary to the movement which accords with purpose and with reasoning. -(3) we say that that which cannot be otherwise is. necessarilyas it is. And from this sense of 35 'necessary' all the others are somehow derived; for a thing is said to do or suffer what is necessary in the sense of compulsory, only when it cannot act according to its impulse because of the compelling force – which implies 1015B that necessity is that because of which a thing cannot be otherwise; and similarly as regards the conditions of life and of good; for when in the one case good, in the other life and being; are not possible without certain conditions, 5 these are necessary, and this kind of cause is a sort of necessity. Again demontration is a necessary thing hecause the Conclusion Cannot to be otherwise, if there has been demostrtion in the unqualified sense; and the caues of this necessity are the first permisses, i. e. the fact that The propositions from which the syllogism proceeds cannot be otherwise. Now some things owe their necssity to something other than themselves; others do not, but are themselves the source of necessity in other things.

Therefore the necessary in the primary. And strict sense in the simple; for this does not admit of more states than one, so that it cannot even be in one state and also in another, for it did it would already be in more than one. If then, there are any things that are eternal and unmovable, nothig compulsory or against their nature attacher to them.

(6) الواحد

20

25

'ONE' meane (1) that which is one by accident (2) that which is one by its own nature (1) Instances of the accidentally one, are 'Coriscus and what is musical', and 'musical coriscus' (for it is the same thing to say 'coriscus and what is musical', and 'musical coriscus'), and 'what is musical and what is just', and 'musical coriscus and just coriscus'. For all of these are called one by virtue of an accident, 'what is just and what is musical' because they are accidents of one substance, 'what ie musical and coriscus' because the one is an accident of the other; and similary in a sense 'musical coriscus' is one with 'corisus' because one of the parts of the phrase is an accident of the other i. e. 'musical' is an accident of coriscus; and 'musical coriscus' ia one with 'just coriscus'. because one part of each is an accident of one

and the same subject, The case is similar if the accident is predicated of a genus or of any universal name, e.g. if one says that man is the same as 'musical man'; for this either because 'musical' is an accident of man, which is one substance, or because both are accidents of some individual; e.g. coriscus. Both, however, do not belong to him in the same way. But one presumably as genus and included in his substance, the other as a state or affection of the substance.

The things, then, that are called one in virtue 35 of an accident, are called in this way. (2) Of things, that are called in virtue of their own 1016 A nature some (a) are called because they are continuous, e. g. a bundle is made one by a band, and pieces of wood are made one by glue; and a line even, even if it is bent, is called one if it is continuous, as each part of the body is, e.g. the leg or the arm. Of these themsives, the cotinuous by nature are more one than the continuous by art. A thing is called continuous 5 which has by its owe nature one movement and cannot have any other; and the movement is one when it is indivisible, and it is indivisible in respect of time. Those things are continuous by their own nature which are one not merely by

contact; for if you put pieces of wood touching one another you will not say these are one piece of wood or one body or one CONTINUOUS of any other sort. Things, then that are continuous in any way are called one, even if they admit of bieng bent, and still more those which cannot be bent; e. g. the shin or the thigh is more one than the leg, because the movement of the leg need not be one. And the straight line is more one than the bent; but that which is bent and has an angle we call both one and not one, because its movement may be either simultaneus or not simulteneous; but that of the straight line is always simultaneous, and no part of it which has magnitude rests while another moves, as in the bent line.

10

15

20

25

(b) (i) Things are called one in another senes because their substratum does not differ in kind; it does not differ in the case of things whose kind is indivisible to sense. The substratum meant is either the nearest to, or the farthest from, the final state. For, on the one hand, wine is said to be one and water is said to be one, QUA indivisible in kind; and on the other hand, ALL juices, e. g. Oil and wine, are said to be one and so are all things that can he melted, because the ulimate substratum of all is the

same; for all of these are water or air.

- (ii) Those things also are called one whose genus is one though distinguished by opposite differentiae these too are all called one because the genus which underlies the differential is one (e. g. horse, man and dog form a unity, because all are animals), and indeed in a way similar to that in which the matter is one. These are smetimes called one in this way, but sometimes it is higher genus that is said to be the same (if they are INFIMAE of their genus)—the genus above the proximate genera, e.g. the isosceles and the equilateral are one and the same FIGURE because both are traingles; but they are not the same traingles;
- (e) Two things are called one, when the definition which states the essence of one is indivisible from another definition which shows us the other (though IN ITSELF every definition is divisible). Thus even that which has increased or is diminishing is one, because its definition is one, as, in the case of plane figures, is the definition of their form. In general those things the thought of whose essence is indivisible, and cannot separate them either in time or in place or in definition, are most of all one, and of these especially those which are substances. For in

30

general those things that do not admit of it; e. g. if two things are indistinguishable QUA man; they are one kind of man; if QUA animal, one kind of animal; if QUA magnitude, one kind of magnitude. — Now most things are called one because they either do or have or suffer or are related to something else that is one, but the things that are primarily called one are those whose substance is one — and one either in continuity or in form or in definition; for we count as more than one either things that are not continuous, or those whose form is not one, or those whose definition is not one.

While in a sense we call anything one if it is a quantity and continuous, in a sense we de not unless it is a whole, i. e. unless it has unity of form; e.g. if we saw the parts of a shoe put together anyhow we should not call them one all the same (unless because of their continuity); we de this only if they are put together so as to be a shoe and to have already a certain single form. This is why the circle is of all lines most truly one, because it is whole and complete. (3) The ESSENCE of what is one is to be some kind of beginning of number, for the first measure is the beginning, since that by which we First Know each class is the first measure of

20 the class; the one; then, is the beginning of the Knowable regarding each. But the one is not the same in all clsses For here it is a quarter- tone, and there it is the vowel or the consonant; and there is another unit of weight and another of But everywhere ihe one is movement. indivisible either in quantity or in kind. Now that which is indivisible in quantity is called, a 25 unit if it is not divisible in any dimension and is without position, a point if it is not divisible in any dimension, and has position, a line if it is divisible in one dimension, a plane if in two, a body if divisible in quantity in all -i.e. in threedimensions. And, reversing the order, that which is divisible in two dimensions is a plane, that which is divisible in one a line, that which is in no way divisible in quantity is a point or 30 unit -- that which has not position a unit, that which has position a point.

Again, some things are one in number, other in species, other in genus, others by analogy; in number those whose matter is one, in species those whose definition is one, in genus those to which the same figure of genus thos io which the same figure of predication applies<sup>(3)</sup> by analogy those which are realated as a third thing is to a fourth the latter kinds of unity are

always found when the former are; e. g. things that are one in number are also one in species, while things that are one in species are not all one in number, but things that are one in species 1017 A are all one in genus, while things that are so in genus are not all one in species but are all one by analogy; while things that are one by analogy are not all one in genos.

Evidently 'many' will have meanings opposite to those of 'one'; some things are many because they are not continuous, others because their matter - either the proximate matter or the ultimate - is divisible in kind, others because the definitions which state their essence are more than one. The word 'PRIOR' and posterior (11) المتقدم applied, (1) to some things (on the are assumption that there is a first, i, e. a beginning, in each class.) because they are nearer some beginning determined either absolutely and by 10 nature, or by reference to something or in some place or by certain people; e.g. things are prior in place because they are nearer either to some place determined by nature (e.g. the middle or the last place), or to some chance oject; and that which is further is posterior.

5

<sup>(3)</sup> Sc. The same eategory.

15 - Other things are perior in time; some by being further from the present, i.e. in the case of past events (for the Trojan war is prior to the persian, because it is further from the present), others by being nearer to the present, i. e. in the case of future events (for the Nemean games are prior to the pythian, if we treat the present as 20 beginning and first point, because they are nearer the present). Other the things are prior in movement: for that which is nearer the first mover is prior (e.g. the boy is prior to the man); and the prime mover also is a beginning absolutely. - Others are prior in power; For that which exceeds in power, i.e. the more powerful, is prior, and such is that according to whoses will the other -i. e. the posterior-must follow, so that if the prior does not set it in motion the 25 other does not move, and if it sets it in motion it does move; and here will is beginning. - Others are prior in arrangement; these are the things that are placed at intervals in reference to some one definite thing according to some rule, e. g. in the chorus the second man is prior to the third, and in the lyre the second lowest string is prior to the lowest, for in the one case the leader and in the other the middle string is the

beginning.

- 30 These, then, are called prior in this sense, sense, but. (2) in another sense that which is prior for konwledge is treated as also absolutely prior; of these, the thing that are prior in definition do not concide with those that are prior in relation to perception. For in definition universals are prior, in relation to perception individuals And in definition also the accident is prior to the whole, e.g. 'musical' to' musical man', for the definition cannot exists as a whole without the part; yet musicalness cannot exists unless there is some one who is musical.
  - (3) The attributes of prior things are called prior e.g. straightness is prior to smothness; for one is an attribute of a line as such, and the other of surface.
- in this sense, others (4) in respect of nature and substance, i.e. those which can be without other things, while the others cannot be without THEM a distinction which Plato used. (If we consider the various senses of 'being', firstly the subject is prior, so that substance is prior; secondly according as potency or complete reality is taken into account, different things are prior, for some things are prior in respect of potency, others in respect of complete reality,

e.g. in potency the half line is prior to the whole line, and the part to whole, and the matter to the concrete substance, but in complete reality these are posterior; for it is only when the whole has been dissolved that they will exist in complete reality.) In a sence, therefor, all things that are called prior and posterior are so called with reference to this fourth sense, for some things can exist without others in respect of generation, e.g. the whole without the parts, and others in respect of dissolution; e.g. the part without the whole. And the same is true in all other cases.

'POTENCY' meane (1) a sourse of movement

(12) القوة

15

20

10

or change, which is in another thing than the thing moved or in the same thing QUA other; e.g. the art of building is a potency which in not in the thing built, while the art of healing, which is a potency, may be in the man heald, but not in him QUA heald. 'Potency' then means the sourse, in general of change or movement in another thing or in the same thing QUA other, and also (2) the sourse of a thing's being moved by another thing or by itself QUA other. For in virtue of that principle, in virtue, of which a patient suffers anything, we call it 'capable' of suffering; and this we do sometimes if it auffers anything at all, sometimes not in respect of

everything it suffers, but only if it suffers a change, for the better. - (3) The capacity of performing this well or according to intention; for sometimes we say of those who merely can walk or speak but not well or not as they intend, that they cannot speak or walk, So too (4) in the case of passivity. - (5) The states in virtue of which things are absolutely impassive or unchangeable, or not easily changed for the worse, are called potencies; for things are broken and crushed and bent and in general destroyed not by having a potency but by not having one and by lacking something, and things are impassive with to such processes if they are scarcely and slightly affected by them, because of a 'potency' and because they 'can' do something and are in some positive state.

25

30

35

'Potency' having this variety of meaning so too the 'potent' or 'capable' in one sense will mean that which can being a movement (or a change in general, for even that which can bring things to rest is a 'potent' thing) in another thing or in itself OUA other; and one sense that over which something else has such a 1019 B potency, and in one sense that which has potency of changing into something, whether for the worse or for the better (for even that

which perishes is thought to be 'capable' of perishing, for it would not have perished if it had not been capable of it, but, as a matter of fact, it has a certain disposition and cause and principle which fits it to suffer this; sometimes it is thought to be of this sort because it has something, sometimes because it is deprived of something; but if privation is in a sense 'having' or 'habit' everything will be capable by having something, so that things are capable both by having a positive habit and principle; and by having the privation of this, if it is possible to HAVE a privation, and if privation is NOT in a sense 'habit', ' copable' is used in two distinct sense); and a thing is capable in another sense because neither and other thing, nor itself QÚA other, has a potency or principle which can destroy it, Again, all of these are capable either merely because the thing migth chance to happen or not to happen, or because it might do so WELL This sort of potency is found even in lifeless things, e.g. in instruments; for we say one lyre can speak, and another cannot speak at all, if it has not a good tone,

5

10

Incapacity is privation of capcity – i.e. of such a principle as has been described – either in general or in the case of something that would

naturally have the capacity, or even at the time when it would naturally already have it; for the senses in which we should call a boy and a man and a eunuch 'incapable of begetting' are distinct- Again, to either kind of capacity there is an opposite incapacity — both to that which only CAN produce movement and to that which can produce it well.

20

25

30

Some thing, then are called ADUNATA in virtue of this kind of incapacity while others are so in another sense; i. e. both DUNTON and ADUNATON are used as follows. impossible is that of which the contrary is of necessity true, e.g. that the diagonal of a square is commensurate with the side is impossible, because such a statement is a falsity of which the contrary is not only true but also necessary; that it is commensurate, then, is not only false but also of necessity false. The contrary of this, the possible, is found when it is not necessary that the contrary is false, e. g. that a man should be seated is possible, for that he is not seated is not of necessity false. The possible; then in one sense, as has been, said means that which is not of necessity false; in one that which may be true. -A 'potency' or 'Power' in geometry ia so called by a change of meaning. - These

senses of 'capable' or 'possible' involve no reference to potency. But the senses which involve a ref rence to potency all refer to the primary kind of potency, and this is a source of change in another thing or in the same thing QUA other. For other things are called 'capable', some because something else has such a potency over them, some because it has not, some because it has it in a particular way. The same is true of the things that are incapable.

Therefore the proper definition of the primary kind of potency will be 'a source of tchange in

(13) 'QUANTUM' means that which is divisible into two or more constituent parts of which each

another thing or in the same thing QUA other'.

is by nature a 'one' and a 'this'. A quantum is a plurality if it is mumerable, a magnitude if it is measurable. 'Plurality' means that which is divisible potentially into non—continuous, 'magnitude' that which is divisible into continuous parts; of magnitude, that which is continuous in one dimension is length, in two breath, in three depth. of these, limited plurality is number, limited length is a line, breath a surface, depth a solid.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>- The reference is to squares and cubes.

Again, some thing are called quanta in `virtue of their own nature, others incidentally; e. g. the line is a quantum by its own nature, the musical 15 is one incidentally, Of the things that are quanta by their own nature some are so as substances e.g. the line is a quantum (for 'a certain kid of quantum, is present in the pefinition which states what it is), and others are modifications and states of this kind of substance, e. g. much and little, long and short, broad and narrow, 20 deep and shallow, heavy and light, and all other such attributes. And also great and small, and greater and smaller, both in themselves and when taken relatively to each other, are by their own nature attributes of what is quantitative; but 25 these names are transferred to other things also. Of things that are quanta incidentally, some are so called in the sense in which it was said that the musical and the white were quanta, viz that to which musicalness because whiteness belong is a quantum, and some are quanta in the way in which movement and time are so; for these also are called quanta of a sort and continuous because the things of which 30 these are attributes are divisible. I mean not that which is moved but the space through which it. is moved; for because that is a quantum

movement also is a quantum and because this is a quantum time is one.

'QUALITY' means (1) the differentia of the (1) الكيفية essence, e. g. man is an animal of a certain quality because he is tow - footed, and the horse is so because it is four-footed; and a circle is a 35 figure of paritcular quality because it is without angles - Which shows that the essentail 1020 B' differentia is a quality- This, then, is one meaning of quality - the differentia of the essence, but (2) there is another sense in which it the unmovable objects of applies to mathematics, the sence in which the numbers have a certain quality, e.g. the composite numbers which are not in one dimension only, but of which the plane and the solid are copies. 5 (these are those which have two or factors): and in general that which exists in the essence of numbers besides quantity is quality; for the essence of each is what it is once, e. g. that of 6 is not what it is twice or thirce, but what it is once; for 6 is once 6. (3) All the modifications of substances that move (e. g. heat and cold, and blackness, heaviness whiteness lightness, and the others of the sort) in Virtue of 10 which, when they change, bodies are said to alter. (4) Quality in respet of virtue and vice and,

in general, of evil and good.

Quality, then, seems to have parctically two meanings, and one of these is the more proper. The primary quality is the differentia of the essence, and of this the quality in numbers is a 15 part; for it is a differentia of essence, but either not of things that move or not of then QUA moving. Secondly, there are the modifications of things that move QUA moving, and the differentiae of movements. Virtue and vice fall among these modifications; for they indicate differentiae of the movement or activity, according to which the things in motion act or 20 are acted on well or badly, for that which can be moved or act in one way is good. And that which can do so in another – the contrary – way is vicious. Good and evil iadicate quality especially in living things, and among these 25 especially in those which have purpose. 'LINIT' means (1) the last point of each thing,

i. e. the first point heyond which it is not possible to find any part, and the first point within which every part is; (2) the form, whatever it may be, of a spacial magnitude or of a thing that has magnitude; (3) the end of each thing (and of this nature is that towards which the movement and the action are, not that from

which they are — though sometimes it is both that from which and that to which the movement is, i. e. the final cause); (4) the substance of each thing and the essence of each; for this is the limit of knowledge; and if of knowledge, of the object also.

10

Evidently, therefore, 'limit' has many senses as 'beginning', and yet more; for the beginning is a limit, but not every limit is a beginning

- (21) 'AFFECTION' means (1) a quality in respect of which a thing can be altered, e. g. white and black, sweet and bitter, heaviness and lightness, and all others of the kind. –(2) The actualization of these the already accomplished alterations.
  - 20 (3) Especially. injurious altrations and movements, and above all, painful injuries. (4)
     Misfortunes and painful experiences when on a large scale called affections.
- We speak of 'PRIVTION' (1) if something has not one of the attributes which a thing might naturally have, even if this thing itself would not naturally have it; e. g. a plant is said to be 'deperived' of eyes. (2) If, though either the thing itself or its genus would naturally have an attribute, it has it not e. g. a blind man and a mole are in different senses 'deprived' of sight;

the letter in contrast with its gsnus, (13) the former in contrast with his own normal nature,- (3) If, though it would naturally have the attribute, and when it would naturally have it, it has it not; for blindness is a privation, but one is not 'blind' at any and every age, but only if ones has not sight 30 at the age at which one would naturally have it Similarly a thing is called blind if it has not sight in the medium in which, and in respect of organ in respect of which, and whit reference to the object with reference to which, and in the circumstances in which, it would naturally have it. -(4) The violent taking away of anything is called privation. Indeed there are just as many kinds of privations as there of words with negative prefixes; for a thing is called unequal because it has not equality though it would naturally have it, and invisible either because it has no colour at all or because 35 it has imperfect feet Again, a privative term may be used because the thing has little of the 1023 A attribute (and this means having it in a sence imperfectly), e. g. 'kernei – lees'; or because it has it not easily or not well (e. g. we call a thing uncuttable not only if it cannot be cut also if it

13- i. e. animal.

cannot be cut easily or well); or because it has not the attribute at all; for it is not the one — eyed man but he who is sightless in both eyes that is called blind. This is why not every man is 'good' or 'bad', just' or 'uugust' but there is also an intermediate state.

'PART' means (1) (a) that into which a quantum can in any way be divided; for that which is taken from a quantum QUA quantum is always called apart of it, e. g. two is called in a sense a part of three. It means (b), of the parts in The

first sense, only those which measure the whole; this is why two, though in one sense it is, in another is not, called a part of three,- (2) The elements into which a kind might be divided apart from the quantity are also called parts of it; for which reason we say the species are aparts of the genus. - (3) The element into

which a whole is divided, or of which it consists

— the 'whole' meaning either the form or that
which has the form; e. g. of the bronze sphere or
of the bronze cube both the broze — i. e. the
matter in which the form is — and the
characteristic angle are parts. — (4) The elements
in the definition which explains a thing are also
parts of the whole; this is why the genus is
called a part of the species, though in another

**۳**۷۸

20

25

sense the species is part of the genus.

'A WHOLD' means (1) that from which is (26) الكل absent none of the parts of which it is said to be naturally a whole, and (2) that which so contains the things it contains that they form a unity; and this in tow senses - either as being each severally one single thing, or as making up the unity between them. For (a) that which is true of a whole class and is said to hold good as a whole (which implies that it is a kind of whole) 30 is true of a whole in the sense that it contains many things by being predicated of each, and by all of them, e. g. man, horse, god, being severally one single, thing, because all are living thing things. But (b) the continuous and limited is a whole, when it is a unity consisting of several parts; especially if they are present only potentially. (14) but, failing this, even if they are 35 present actually. Of these things themselves, those which are so by nature are wholes in a higher degree than those which are so by art, as we said (15) in the case of unity also, wholeness being in fact a sort of oneness.

1034A Again, (3), of quanta that have a beginning and a middle and an end, those to which the position does not make a difference are called totals, and those to which it does, wholes. Those which

admit of both descriptions are both wholes and totals. These are the things whose nature remains the same after transposition, but whose form does not, e. g. wax or a coat; they are called both wholes and totals; for they have both characteristics. Water and all liquids and number are called totals, but 'the whole number' or 'the whole water' one does not speak of, except by an extension of meaning. To things, to which QUA one the term 'total' is applied, the term 'all' is applied when they are treated as separate; 'this total number', 'all these units'.

generation of things which have the same form is continuous, e. g. 'while the race of man lasts' means' while the generation of them goes on cantinuously, - (2) It is used with reference to that which first brought things into existence; for it is thus that some are called Hellenes by race and others Ionians, because the former proceed from Hellen and the latter from lon as their first begetter. And the word is used in reference to the begetter more than to the matter, though people also get a racename from

14- i. e. they are only distinguishable, not distinct.

15- cf. 1016 A 4.

the female, e. g. 'the descendants of Pyrrha'.

(3) There is geuus in the sense in which 'plane' is the genus of plane figures and 'solid' of 1024 B solids. For each of the figures is in the one case a plane of such and such a kind, and in the other a solid of such and such a kind; and this is what underlies the differentiae. Again (4), in 5 definitions the first constituent element, which is included in the 'what', is the genus, whose differential the qualities are said to be -'Genus' then is used in all these ways, (1) in reference to continuous generation of the same kind, (2) in reference to the first mover which is of the same kind as the things it moves, (3) as matter; for that to which the differentiae or quality belongs is the substratum, which we call matter.

10 Those things are said to be 'other in genus' whose proximate substratum is different, and which are not analysed the one into the othr nor both into the same thing (e. g. form and matter are different in genus); and things which belong to different categories of being (for some of the things that are said to 'be' signify essence, others a quality, others the other categories we have before distinguished 'b'); these also are not analysed either into one another or into some

one thing.

'THE FALSE' mesns (1) that which is false as (29) الكلب a THING, and that (a) because it is not put together or cannot be put together e. g. 'that the 5 diagonal of square is commensurate with the side' or, 'that you are siting'; for one of these is false always, and the other sometimes, it is in these two senses that they are non - existent. (b) There are things which exist, but whose nature it is to appear either not to be such as they are or to be things that do not exist, e. g. a sketch or a dream; for these are something, but 25 are not the things the appearance of which they produce in us. we call things false in this way, then- either because they themselves do not exists, or because the appearance which results

(2) A false ACCOUNT is the account of non—
'existent objects, in so far as it is fasle. Hence
every account is false when applied to
something other than that of which it is true, e.
g. the account of a circle is false when applied
to a triangle. In a sense there is one account of
each thing, i. e. the account of its essence, but in

from them is that of something that does not

exist.

30

a sense there are many, sense the thing itself and the thing itself with an attribute are in a sense the same, e. g. Scorates and musical Scorates (a false account is not the account of anything, except in a qualified sense). Hence Antisthenes was too simple - minded when he claimed that nothing could be described except by the account proper to it - one predicate to one subject, from which the conclusion used to be drawn that there could be no cotradiction, and almost that there could be no error. But it is possible to describe each thing not only by the account of itself, but also by that of something else. This may be done altogether falsely indeed, but there is also a way in which it may be done truly; e. g. eight may be described as a double number by the use of the definition of two

35

1025 A These things, then are called false in these senses, but (3) a false MAN is one who is ready at and fond of such account, not for any other reason but for their own sake, and one who is at impressing such account on other people, just as we say THINGS are false, which produce a false appearance. This is why the proof in the HIPPIAS that the same man is false and true is misleading. For it assumes that he is false who

can deceive (17) (i. e. the man who knows and is wise); and further that he who is WILLNGLY bad is better. (18) This is a false result of 10 induction – for a man who limps willingly is better than one who does so unwillingly - by 'limping' plato means 'mimicking a limp', for if the man WERE lame willingly, he would prsumably be Worse in this case as in the corresponding case of moral character. نامن (30) 'ACCIDENT' means (1) that which attaches to something and can be truly asserted, but neither of necessity nor usually, e. g. if some one is 15 digging a hole for a plant has found treasure. This- the finding of treasure -is for the man who dug the hole an accident; for neither does the one come of necesstiy from the other or ofter the other, nor, if a man plants, does he usually find treasure. And a musical man MIGHT be pale; but sice this does not happen. of necessity nor usually, we call it an accident. Therefore since there are attributes and they attach to subjects, and some of them attach to these only in a particular place and at particular time, whatever attach to a subject, but not

<sup>17-</sup> ipplas Minor 365. q.

<sup>18 -</sup> Ib. 37 1-6.

because it was this subject, or the time this time, the place this place, will be an accident. Therefore, too, there is no definite one Going to Aegina was accident for a man, if he went not 25 in order to get there, but because he was carried out of his way by a storm or captured by pirates. The accident has happened or exists not in virtue of the subject's nature, however, but of something else; for the STORM was the cause of his coming to a place for which he was not sailing and this. Was Aegina. 'Accident' has also (2) another meaning, i. e. all that attaches to 30 each thing in virtue of itself but is not in its essence, as having its angles equal to tow right angles attaches to the triangle And accidents of this sort may by eternal but no accident of the other sort is. This is explained elsewhere. (19)

<sup>&</sup>lt;sup>19-</sup> An. Post. i. 75 18 – 22.39 – 41, 76 h 11 – 16.

## مراجع الكتاب<sup>(۱)</sup>

## أولا- المراجع العربية:

أحمد فؤاد الأهواني: ترجمة كتاب "النفس" لأرسطو.

عبد الرحمن بدوى: أرسطو عند العرب.

على سامى النشار: المنطق الصورى.

يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية.

ثانيا: المراجع الأفرنجية:

#### ١- مؤلفات أرسطو

Bekker, L'Oeuvre d'Aristote (Texte Gréc)- Edition de l'Académie de Berlin.

Burnet (J), Nichomahean Ethics, 1900.

Mc Keon<sup>(2)</sup> (R.)The basic works of Aristotle translated to English, New York.

Rodier, De Anima, (Avec trad. et comm.) Paris 1900.

Ross (W. D) The works of Aristotle translated to English, Oxford 1928.

Tricot, (trad.) Métaphysique en 2 vol, de l'Ame, L'organon, De le génération et de la corruption.

<sup>(</sup>۱) لقد حاولنا على قدر الإمكان الرجوع مباشرة إلى النصوص الأرسطية مـع عدم إغفال آراء وتفسيرات مؤرخى أرسطو في المواضع المشكلة — ويلاحظ أننا لم نثبت في هذا الفهرست جميع المراجع التي استندنا إليها مكتفين بالإشارة إليها في مواضعها بهوامش الكتاب.

<sup>(</sup>۱) كان اعتمادنا على هذه النشرة لترجمة مؤلفات أرسطو بالإضافة إلى نشرة Ross في أكسفورد، وقد اقتبسنا منهما بعض فقرات باللغة الإنجليزية. كما استفدنا من ترجمة Tricot لبعض مؤلفات أرسطو ولا سيعا الميثافيزيقا وكتاب النفس، مع الرجوع إلى النص اليوناني في المواضع المشكلة وخاصة في (الفصل السابع) من هذا الكتاب.

## ٢- مؤلفات عن أرسطو ومدهبه

- Brehier (E.), Hist.de la philosophie, Tome 1.
- Brunet (p.) et Mieli (A.) Hist des Sciences, Antiqutité, Paris, 1935.
- Brunschvicg (L.) L'Expérience humaine et la Causalité, Paris, 1922.
- Chevalier (J.) La notion du Nécessaire chez Aristote et chez ses prédécesseurs, Paris 1915.
- Cousin (R.D.), Aristotle's doctrine on Substance, (The Mind, July 1933)
- Duhem, Le Système du monde. Hist. Des doctrines cosmologiques de Platon à Copernic, tome 1, p. 130 214, 1913.
- Gomperz (Th.) Greek Thinkers, vol, IV, 1912.
- Hamelin (O.), Le Systéme d'Aristote, 1920.
- Lalo, Aristote.
- Mansion (A.) La génese de l'oeuvre d'Aristote d'aprés les travaux récents, in (Revue Néo scolastique de philosophie 1927, No, XXVIII, p. 307 341 et 423 466.)
- ---- Le jugement d'existence chez Aristote, Louvain 1946. Mugnier (R.), La Théorie du premier Moteur et l'Evolution de la pensée aritsotélicienne, paris 1930.
- Ollé Laprune, La Morale d'Aristote, 1881.
- Piat, Aristote.
- Ravaisson (F.) Essai sur la Métaphysique d'Aristote, 1<sup>er</sup> vol., 1920.

Robin (L.) Aristotle, 1944.

---- La Théorie platonicienne des Idees et des Nombres d'après Aristote, Paris 1908.

Rodier, La physique de Straton de Lampsaque, 1891.

Ross (W. O.), Aritotle.

Schuhle (P. M.), Essai sur la formation de la pensée Grécque, Paris, 1934.

Taylor, (A. E.), Aristotle, London 1919.

Zeller, Outlines of The History of Greek Philosophy.

#### ٣- مؤلفات عن الفترة الهللينستية

Armstrong, The Structure of the Intelligible World in the philosophy of Plotinus.

Bréhier (E.) Chrysippe. Paris 1910.

Bréhier (E<sub>1</sub>) Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie Paris 1924.

Brochard (V.), Les Sceptiques grèces, Paris 1932.

Guyau (M.) La Morale d'Epicure, 2 éd Paris. 1881.

Inge (W.R.), The philosophy of plotinus, London 1918.

Joyou (E.) Epicure, paris 1910.

Rodier (G.), Etudes de philosophie grècque, Paris 1926.

Vacherot, L'histoire eritique de l'Ecole philosophique d'Alexandrie.

Whittaker (E.), The Neoplatonists Camb. 1918.

## فهرست الموضوعات

| الصفحة | الموضيسوع                                      |
|--------|------------------------------------------------|
| ۵      | مقدمة الطبعة الثالثة                           |
| ٧      | مقدمة الطبعة الثانية                           |
| 4      | تمهيد                                          |
|        | الباب الرابع (۱)                               |
| 11     | أرسطو ومدرسته                                  |
| ۱۳     | الفصل الأول : أرسطو وحياته (384 - 222ق. م)     |
| ۱۷     | الفصل الثاني : المؤلفات الأرسطية               |
| ١٧     | أولا: مؤلفات فترة الشبأب                       |
| 1.4    | ثانيا: مؤلفات دور الانتقال                     |
| 19     | ثالثًا: مؤلفات الدور الأخير                    |
| ۲.     | ١- الكتب المنطقية                              |
| ۲.     | ٧- الكتب الطبيعية                              |
| *1     | ٣- الكتب البيولوجية                            |
| 41     | ٤- الكتب الميتافيزيقية                         |
| **     | ه- الكتب الأخلاقية والسياسية                   |
| 44     | ٦ الكتب الفنية                                 |
| ۲۳     | ν الكتب المنحولة                               |
| 40     | الفصل الثالث : أصول المشكلة الفلسفية عند أرسطو |
| *•     | تقسيم الفلسفة عند أرسطو                        |
| 41     | الفصل الرابع : مشكلة المنطق الأرسطي            |
| **     | ۱ – مقدمة                                      |

<sup>(1)</sup> يشمل الجزء الأول من "تاريخ الفكر الفلسقي" على الأبواب الثلاثة الأولى.

| الصفحة       | الموضيوع                                       |
|--------------|------------------------------------------------|
| ٣٣           | ٢- موضوع المنطق                                |
| . <b>4.1</b> | ٣- المقولات والعبارة                           |
| <b>"ለ</b> "  | .٤- التحليلات الأولى                           |
| £.14°        | ه- التحليلات الثانية                           |
| ٤٧           | ٦- الجدل والأغاليط                             |
| • \          | الفصل الخامس : الفلسفة الطبيعة عند أربسطو      |
| 0 1          | موضوع الفلسفة الطبيعية                         |
| ٥٢           | ١- نقد مذهب الإيليين                           |
| φį           | ٢— نقد مذهب الطبيعيين الأوائل                  |
| 90           | ٣- نقد مذهب الطبيعيين المتأخرين                |
| 0.0          | مبادىء التفسير الطبيعي: الهيولي والصورة والعدم |
| 67           | أ– الهيولى ب– الصورة                           |
| ٥٧           | القوة والفعل                                   |
| ٥٨           | حقيقة الفعل عند أرسطو                          |
| ٦.           | تقدم القوة على الفعل                           |
| ٦٣.          | العلل الطبيعية                                 |
| ٦٢           | الملة الباثية                                  |
| 77           | المعلية وحالاتها                               |
| ٦٧           | الصدفة والاتفاق                                |
| 79           | الصدفة                                         |
| ٧٠           | المتمييز بين الصدفة والاتفاق                   |
| ٧٢           | الثَّمَائِية في الطبيعة                        |
| ٧٣           | معنى الضرورة في الطبيعة                        |
| ٧٤           | الحركة وطبيعتها                                |

| الصفح | الموضسوع                                    |
|-------|---------------------------------------------|
| ٧٧    | لواحق الحركة:                               |
| VV    | ۱ – اللامتناهي                              |
| ٧٩    | ۲— المكان                                   |
| ۸۱    | ٣- الخلاء                                   |
| ۸۳    | £ الزمان                                    |
| ٨٦    | التغير وأثواعه                              |
| ٨٩    | الكون والفساد                               |
| 41    | مصدر الحركة                                 |
| 40    | الفصل السادس : النفس عند أرسطو              |
| 90    | ١- دراسة النفس جزء من العلم الطبيعي         |
| 47    | ٧- كتاب النفس لأرسطو                        |
| 14    | ٣- مباحث عامة حول دراسة النفس               |
| 44    | ٤- في تاريخ مذهب النفس                      |
| 1 • Y | ه- النفس ليست متحركة بذاتها                 |
| 1.0   | ٦- النفس ليست ائتلافًا وعددًا متحركًا بذاته |
|       | اعتراضات أرسطو علني القائلين بأن النفس عدد  |
| 1.7   | يحرك نفسه                                   |
| 1.4   | ٧- نقد مذاهب القدماء في النفس               |
| 1.5   | ٨- تعريف النفس وقواها ووطائفها              |
| 111   | <b>٩− النفس النباتية</b>                    |
| 117   | ١٠ – ما هو الإحساس                          |
| 115   | ١١- موضوعات الإحساس                         |
| 311   | ١٢- المحسوسات الخاصة                        |
| 118   | (أ) البصر والمرثى                           |

| الصفحة | الموضيسوع                                          |
|--------|----------------------------------------------------|
| 110    | ۱۳(ب) السمع                                        |
| 110    | ١٤- (جـ) الشم والرائحة ،                           |
| 111    | ۱۰ (د) في النوق والطعم                             |
| 111    | ١٦-(هـ) في اللمس والملموس                          |
| 114    | ١٧- عن عمل الإحساس بوجه الإجمال                    |
| 1      | ١٨- في عمل الحواس المختلفة في حفظ الكائنات         |
| 118    | المتنفسة                                           |
| 14.    | ١٩ - وظيفة اللمس الرئيسية                          |
| 171    | ٢٠ - الحواس الباطنة: الحس المشترك والتخيل والذاكرة |
| 171    | ١- الحس المشترك                                    |
| 177    | ب— التفكير والإدراك والتخيل                        |
| 140    | ٢٢- النفس الناطقة: العقل المنفعل، العقل الفعال     |
| 170    | (أ) العقل المنفعل                                  |
| 177    | ٣٣— (ب) العقل الفعال                               |
| ۲۲۸    | ٢٤- التمييز بين العقل النظرى والعملى               |
| - 147  | ٢٥– موازنة بين عمل كل من العقل والحاسة والتخيل     |
| 14.    | ٢٦- الموقف الأرسطى بصدد النفس - إجمال              |
| 14.    | أ- النفس النباتية                                  |
| 14.    | ٠ ب — النفس الحيوانية                              |
| 1141   | حب النفس الناطقة                                   |
| ١٣٣    | الفصل السابع : ما بعد الطبيعة أو الفلسفة الأولى    |
| 144    | ١ الفلسفة الأولى ومركزها بين العلوم                |
| 141    | ٢- موضوعات الفلسفة الأولى                          |
| 184    | ٣ نقد النظرية الأفلاطونية                          |

| الصفحة | الموضوع                                     |
|--------|---------------------------------------------|
| 117    | 4– الوجود الواقعي (الجوهر المشخص)           |
| 10.    | ه— المادة والصورة — القوة والفعل            |
| 102    | الإلهيات:                                   |
| 102    | ٦- الجوهر الإلهي وتفرده                     |
| 104    | ٧ المحرك الأول وصفاته                       |
| ١٣٣    | ٨- المحركون الثوانى وحركات الأفلاك          |
| 177    | تعقيب                                       |
| 174    | الفصل الثامن : الأخـلاق                     |
| 179    | ١- الأخلاق فرع من السياسة                   |
| 14.    | ٢- منهج البحث في علم الأخلاق                |
| 144    | ٣- السعادة غاية كل فعل إنساني               |
| 174    | <ul><li>٤- مراتب الحياة الأخلاقية</li></ul> |
| 141    | ه— شروط تحقيق السعادة                       |
| 171    | ٦- أنواع الفضائل:                           |
| 177    | أ الفضائل الخلقية                           |
| ΫVA    | ب الفضائل العقلية                           |
| 174    | ٧- الفضيلة                                  |
| YAP    | الفصل التاسع : السياسـة                     |
| 144    | ١- الإنسان والمجتمع                         |
| 184    | ٢- الجماعات التاريخية ``                    |
| 140    | ٣- نظام المدينة                             |
| 110    | \$- أنواع الحكومات                          |
| ١٨٨    | ه— المدينة، أفرادها حدودها، طوائفها         |
| 1/4    | ٦- نظرية الدولة بين أفلاطون وأرسطو          |

| الصفحة        | الموضيوع                                             |
|---------------|------------------------------------------------------|
| 111           | الفصل العاشر : خاتمة الباب الرابع (المدرسة الأرسطية) |
| 111           | أولا: مذهب أرسطو – إجمال                             |
| 190           | ثانيا: المدرسة المشائية                              |
| 140           | ۱ – ثیوفراسطس                                        |
| 144           | ۲- أوديموس الرودسي                                   |
| 147           | ٣- أرستوكسينوس الطارئتي                              |
| 197           | <b>३</b> - ديكارخوس المسيني                          |
| 144           | ه- ديمتريوس الفاليروني                               |
| ۱۹۸           | ٦– ستراتو اللامبساكوسي                               |
| 144           | ٧- ليقو                                              |
| 199           | ۸– کریتولاوس                                         |
|               | الباب الخامس                                         |
| Y•1           | الفلسفة العللينستية                                  |
| ٨٠¼           | تمهيد                                                |
| Y•Y           | الفصل الأول - الأبيقورية                             |
| 771           | الفصل الثاني - الرواقية                              |
| 747           | القصل الثالث - مدارس الشـك                           |
| . 007.        | الفصل الرابع - العلم والفلسفة في العصر الروماني.     |
|               | الفصل الخيامس-العليم والفلسية في العصير الرومياني    |
| <b>,</b> Y7.\ | (تابع) أفلوطين والأفلاطونية المحدثة                  |
| <b>***</b>    | نهاية الفلسفة الهللينستية                            |
| <b>Y</b> A•   | تعقیب: خاتمة                                         |
|               | نصوص مفتارة                                          |
| <b>7</b> .4   | أولاً : من تاسوعات أفلوطين                           |
|               |                                                      |

| الصفحة       | الموضيوع                                                     |
|--------------|--------------------------------------------------------------|
| 791          | ١- التاسوعة الرابعة — المقالة السابعة: في خلود النفس         |
| ۳۱۰          | المقالة الثامنة: في هبوط النفس إلى الجسم                     |
|              | ٢- التاسبوعة الخامسية - المقالية الأول: رسيالة فيي الأقيانيم |
| 414          | الثلاثة التي هي مبادىء                                       |
|              | ٣- التاسوعة السادسة- المقالة التاسعة: (في الخبير بالذات أو   |
| ۳۳.          | في الواحد)                                                   |
| 740          | ثانيا : من كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو:                       |
| 717          | البداية Begenning                                            |
| ۲٤٨          | السبب Cause                                                  |
| 404          | العنصر Element                                               |
| 70 8         | الطبيعة Nature                                               |
|              | الضرورى Necessary                                            |
| 404          | الواحد One                                                   |
| ٥٢٣          | prior المتقدم                                                |
| <b>417</b>   | القوة Potency                                                |
| 477          | الكمية Quantum                                               |
| 445          | الكيفية Quality                                              |
| ۳۷۰          | الحد Limit                                                   |
| ۲۷٦          | الانفعال Affection                                           |
| ۲۷٦          | privation العدم                                              |
| <b>TY</b> A  | الجزء Part                                                   |
| 444          | الكل Awhole                                                  |
| <b>የ</b> ለ•  | الجنس Race                                                   |
| ۳۸۲          | الكذب The False                                              |
| <b>የ</b> ለ ዩ | accident العرض                                               |

| الصفحة | الموضسوع |
|--------|----------|
| الصفحة | الموضسوع |

## الفهارس والمراجع

| _ |   |             | 11 |
|---|---|-------------|----|
| • | - | _2-1        | 71 |
| • | ~ | <b>−,</b> : |    |

| ۳۸۷         | أولا: المراجع العربية        |
|-------------|------------------------------|
| ۳۸۷         | ثانيا: المراجع الأفرنجية     |
| ۳۸۷         | مؤلفات عن أرسطو              |
| <b>T</b> A9 | مؤلفات عن المرحلة الهللنستية |
| 441         | فهرست الوضوعات               |

## للمؤليف

| الناشحيس             |                                             |            |  |  |
|----------------------|---------------------------------------------|------------|--|--|
| دار الطلبة العرب     | أصول الفلسفة الإشراقية (الطبعة الثانية)     |            |  |  |
| (بيروت)              |                                             |            |  |  |
| التجارية             | هياكل النور (نفد)                           | -4         |  |  |
| دار الجامعات المصرية | تاريخ الفكر الفلسفي – الجزء الأول (الطبعــة | -4         |  |  |
|                      | الرابعة)                                    |            |  |  |
| هيئة الكتاب          | تاريخ الفكر الفلسفي – الجزء الثاني (الطبعة  | -1         |  |  |
|                      | الثالثة)                                    |            |  |  |
| دار المعارف          | فلسفة الجمال ونشأة الفنون الجميلة (الطبعة   | 0          |  |  |
|                      | الثالثة)                                    |            |  |  |
| دار المعارف          | الفلسفة الإسلامية شخصياتها ومذاهبها         | ۳          |  |  |
| دار المعارف          | النظم الاشتراكية مسع دراسة مقارنة           | <b>-y</b>  |  |  |
|                      | للاشتراكية العربية (الطبعة الثانية)         |            |  |  |
| دار المعارف          | الفلسفة ومباحثها (الطبعة الثانية)           | <b>-</b> V |  |  |
| دار العارف           | ترجمة المدخسل إلى الميتافيزيقا لبرجسون      | -4         |  |  |
|                      | (الطبعة الثانية)                            |            |  |  |
| دار المعارف          | هرقليطس فيلسوف الصيرورة (مع آخرين)          | -1.        |  |  |
| دار العارف           | لمحات فى الحقائق                            | -11        |  |  |
| دار الكتب الجامعية   | تاريخ الفكر الفلسفى (الفلسفة الحديثة)       | -17        |  |  |
| دار النهضة العربية   | تاريخ الفكر الفلسفى في الإسلام الجزء الأول  | -14        |  |  |
| بيروت                |                                             |            |  |  |
| دار النهضة العربية   | تاريخ الفكر الفلسفى في الإسمالم الجسز،      | -11        |  |  |
| بيروت                | الثاني                                      |            |  |  |

# تم بحمد الله

ضع تحيات دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر عليفا كس: ٢٧٤٤٣٨ - الإسكندرية